
Psychopreneur Journal, 2018, 2(1): 19-29 

ISSN 2598-649X cetak / ISSN 2598-6503 online 

 

Pengaruh Agama Sebagai Identitas Sosial Terhadap Rejection Sensitivity 

Pada Mahasiswa Beragama Minoritas 

 

Betari Aisyah 

Fakultas Psikologi Universitas Ciputra Surabaya 

Jony Eko Yulianto1 

Fakultas Psikologi Universitas Ciputra 

 

Abstract. The aim of this study is to examine the causal relationship between religion as social identity 

and rejection sensitivity, in university students who were minority religions’ believers. Religion has 

dual primary roles as both social identity as well as unfalsified belief system for each of its believers. 

Therefore religion as social identity is really prone to generate Rejection Sensitivity responses which 

may lead to decreased individual well-being and intergroup conflicts. Members of minority social 

identity group was found tend to be more impacted by Rejection Sensitivity than the majority. This study 

involved 195 university students as minority religions’ believers at a private university in Surabaya 

representing the Islam, Hindu, and Buddhism believers, also one state university in Malang 

representing the Christian and Catholic believers. Data was measured using modified Social Identity 

Scale by Cameron (2004) and fully-modified Rejection Sensitivity Scale by Mendoza-Denton, et al. 

(2002). According to multiple hierarchical regression analysis, religion as social identity did not 

significantly predict rejection sensitivity. However, Academic Discipline Category was found as 

supressor variable making regression model became significantly contributed to Rejection Sensitivity 

as criterion variable. 

Keywords: rejection sensitivity, social identity, minority religion, intergroup contact, religion as social 

identity. 

 

Abstrak. Rejection Sensitivity memiliki sejarah panjang sebagai pencetus berbagai fenomena konflik 

antarkelompok sosial di kancah global maupun nasional. Rejection Sensitivity merupakan reaksi 

antisipatif yang bersifat defensif bahkan agresif ketika individu merasa identitas sosialnya ditolak oleh 

lingkungan. Di antara berbagai jenis identitas sosial, agama merupakan identitas sosial primer yang 

memiliki kekuatan sebagai identitas sekaligus sistem kepercayaan yang tidak terfalsifikasi menurut 

masing-masing penganutnya, sehingga sangat rentan mengalami dampak Rejection Sensitivity. 

Anggota identitas sosial minoritas merupakan pihak yang ditemukan lebih rentan mengalami rejection 

sensitivity dibandingkan mayoritas dalam konteks kontak antarkelompok. Penelitian ini melibatkan 195 

mahasiswa beragama minoritas di salah satu universitas swasta di Surabaya sebagai representasi 

penganut Islam, Hindu, dan Buddha, serta satu universitas negeri di Malang sebagai representasi 

penganut Kristen dan Katolik. Berdasarkan analisis multiple hierarchichal regression, identitas sosial 

agama bukanlah prediktor rejection sensitivity yang signifikan. Namun, jika diinteraksikan sebagai 

prediktor bersama-sama dengan Kategori Bidang Studi, model regresi menjadi signifikan memprediksi 

Rejection Sensitivity. 

Kata kunci: rejection sensitivity, identitas sosial, rejection sensitivity, kontak 

antarkelompok, identitas sosial agama. 

  

                                                           
1 Korespondensi: Jony Eko Yulianto. Fakultas Psikologi Universitas Ciputra Surabaya, UC Town, 
Citraland, Surabaya, 60219. Email: jony.eko@ciputra.ac.id. 
 

mailto:jony.eko@ciputra.ac.id


Psychopreneur Journal, 2018, 2(1): 19-29 

ISSN 2598-649X cetak / ISSN 2598-6503 online 

 

Pengaruh Agama Sebagai Identitas Sosial …     20 
 

Rejection Sensitivity atau Rejection 

Sensitivity memiliki sejarah panjang 

sebagai pencetus berbagai fenomena 

konflik antarkelompok sosial tertentu baik 

di kancah global maupun nasional. Mulai 

dari rasisme yang mendiskriminasi ras kulit 

hitam dan mengagungkan  superioritas ras 

kulit putih (Barlow, 2013), sentimen anti-

imigran yang belum lama kembali merebak 

karena menjadi salah satu alasan Britania 

Raya keluar dari Uni Eropa, serangan bom 

di Brussels dan Paris yang didalangi oleh 

kelompok ekstrimis yang 

mengatasnamakan agama (Estrada & 

Koutronas, 2016) hingga penggunaan 

strategi menyudutkan kelompok etnis atau 

agama tertentu seperti yang dilakukan 

Donald Trump sebagai calon presiden 

Amerika Serikat (Bartlett, 2016). Di 

Indonesia sendiri, beberapa kasus berdasar 

Rejection Sensitivity juga terjadi. Di 

antaranya adalah kasus pembakaran rumah 

ibadah di Tolikara, Papua, tahun 2015 

(CRCS, 2015) isu terbaru yang merebak  di 

akhir tahun 2016, yaitu kasus penistaan 

agama Islam oleh gubernur Daerah Khusus 

Ibukota Jakarta, Basuki Tjahaya Purnama 

atau Ahok, yang memicu berbagai reaksi 

masyarakat baik dari pihak pro maupun 

kontra penjatuhan hukuman kepada Ahok 

(“The Politics”, 2016).  

Masih membahas kasus di Indonesia, pada 

tahun 2016 sempat merebak isu penyebaran 

pergerakan radikalisasi mengatasnamakan 

agama di universitas (Saidi dalam 

Gumilang, 2016). Masalah ini juga dialami 

oleh negara-negara wilayah Timur Tengah 

dan Afrika Utara, di mana banyak 

kelompok kelas menengah dan terdidik 

justru turut terlibat dalam pergerakan 

kelompok-kelompok jihadis dengan 

landasan ideologi fundamentalis radikal 

agama. Fenomena ini rupanya berawal dari 

bagaimana kaum pemuda merasa bahwa 

konsep nasionalisme sekuler yang selama 

ini dipengaruhi oleh paham ideologis barat 

dan efek globalisasi, telah menghancurkan 

tatanan nilai-nilai religiusitas dan 

masyarakat, yang selama ini mereka yakini. 

Perspektif fundamentalis radikal yang 

digunakan, menjadi penguat bahwa 

ideologi nasionalis sekuler haruslah 

diperangi dan digantikan dengan tawaran 

ideologi keteraturan yang dibawa oleh 

agama (Hikam, 2016). Perasaan identitas 

yang terancam yang memunculkan respon 

menyerang inilah yang disebut sebagai 

konsep rejection sensitivity. 

Beberapa penelitian terdahulu sepakat 

bahwa Rejection Sensitivity memiliki 

berbagai dampak negatif terhadap aspek-

aspek kehidupan individu. Rejection 

Sensitivity yang dialami individu dapat 

mengarah kepada kecemasan dan 

penurunan kesejahteraan (Page-Gould, et 

al., 2010; Fiske & Taylor, 2014), kesulitan 

menyesuaikan diri (Mendoza-Denton et al., 

2002), penurunan fungsi interpersonal 

(Downey & Feldman, 1996), rendahnya 

integrasi dengan lingkungan baru (Ozyurt, 

2009), hingga memburuknya sikap 

terhadap institusi tempat individu berada 

(Mendoza-Denton & Page-Gould, 2008). 

Namun di sisi lain, ada penelitian yang 

tidak menyetujui pernyataan bahwa 

Rejection Sensitivity hanya membawa 

dampak buruk bagi individu. 

Mendoza-Denton, et al. (2002) 

menemukan bahwa adanya Rejection 

Sensitivity yang dialami individu, justru 

membantu individu menjadi lebih peka 

memahami norma kelompok tempat 

individu berada, sehingga individu dapat 

mengantisipasi konsekuensi dari apa yang 

dilakukannya.Salah satu entitas yang 

diduga dapat menjelaskan timbulnya „rasa 

tertolak‟ secara sosial adalah konsep 

identitas sosial (Mendoza-Denton, et al., 

2008). Masing-masing individu memiliki 

identitas sosial yang berbeda yang  menjadi 

“sentral dari konsep diri setiap individu” 

(Ysseldyk, et al., 2010). Seperti halnya 

garis pembatas, identitas sosial bermakna 

menjadi pembeda suatu kelompok dengan 

kelompok lainnya yang berkorespondensi 

(Allport, 1954).  

Kerentanan akan ketidaknyamanan dan 



Psychopreneur Journal, 2018, 2(1): 19-29 

ISSN 2598-649X cetak / ISSN 2598-6503 online 

 

21     Aisah & Yulianto 
 

kecemasan merupakan karakter yang dapat 

mengikuti proses interaksi sosial 

antarkelompok, termasuk dalam konteks 

identitas sosial agama (Page-Gould, et al., 

2010). Terlebih karena dalam agama, 

masing-masing kelompok sosial 

menggenggam loyalitas terhadap 

keyakinan bahwa agamanya merupakan 

“jalan yang benar untuk diikuti” (Rocas, et 

al. dalam Ysseldyk, et al., 2010), sehingga 

menimbulkan adanya superioritas in-group 

dan derogasi keyakinan out-group 

(Johnson & Johnson, 2009). 

Di antara berbagai jenis identitas sosial, 

poin utama agama sebagai identitas sosial 

adalah karena dari sudut pandang 

penganutnya, agama memiliki fungsi 

ganda sebagai identitas sosial sekaligus 

sebuah sistem kepercayaan (belief system) 

yang telak “tidak dapat difalsifikasi” 

(Ysseldyk, et al., 2010). Inilah yang 

mungkin menjelaskan mengapa konflik 

antarkelompok yang melibatkan 

sensitivitas penolakan sosial berbasis 

identitas agama, seringkali memunculkan 

kompleksitas oposisi serta reaksi agresif 

terhadap pihak yang dianggap sebagai 

ancaman bagi kelompok agama tertentu 

(Bloom, et al., 2015; Ysseldyk, et al., 

2010). 

Penelitian ini hendak berfokus pada 

anggota kelompok minoritas dengan 

pertimbangan sesuai temuan Mendoza- 

Denton, et al. (2002), bahwa anggota 

kelompok identitas sosial minoritas lebih 

rentan mengalami rejection sensitivity 

dibandingkan kelompok sosial yang 

berstatus mayoritas. 

Mengingat berbagai penelitian terkait 

interaksi antarkelompok, penolakan sosial, 

dan identitas sosial lebih banyak berfokus 

pada identitas etnis (Mendoza-Denton, et 

al., 2008; Page-Gould, et al., 2010; Barlow, 

et al., 2013), konteks identitas sosial agama 

masih menjadi bidang penelitian yang 

belum terlalu diperhatikan. Etnis memang 

banyak diteliti sebagai identitas sosial yang 

cukup prominen. Bagaimanapun berbeda 

dengan etnis, agama tidak sekedar 

memberikan jaminan rasa keberhagaan diri 

yang bersifat intrapersonal. Agama sebagai 

identitas sosial juga dapat memenuhi 

kebutuhan individu akan belongingness. 

rasa kepercayaan diri dan keberhargaan diri 

yang bersifat transendental ketika 

menghadapi situasi ketidakpastian 

(Ysseldyk, et al., 2010). 

Penelitian ini tidak hanya melihat dari satu 

sisi mengenai bagaimana individu 

menyatukan dirinya dengan identitas sosial 

agama saja, atau hanya dari sisi bagaimana 

identitas agamanya mungkin membuatnya 

mengalami Rejection Sensitivity. 

Penggabungan antara pengukuran identitas 

sosial dan Rejection Sensitivity berbasis 

agama, bertujuan untuk melihat gambaran 

bagaimana derajat identifikasi individu 

terhadap identitas sosialnya, berinteraksi 

dengan bagaimana individu meyakini 

penolakan sosial terhadap identitas yang 

dipegang teguh olehnya. 

Meskipun ada konsekuensi-konsekuensi 

positif yang dapat terjadi apabila kontak 

antarkelompok berhasil, namun, terdapat 

pula posibilitas konsekuensi negatif jika 

kontak antarkelompok tidak berhasil. 

Seperti yang sudah dijelaskan sebelumnya, 

rejection sensitivity merupakan respon 

yang muncul ketika kontak antarkelompok 

justru menimbulkan persepsi ancaman 

terhadap identitas sosial yang dimiliki 

anggota in-group oleh anggota out-group. 

Mengingat kekuatan agama sebagai 

identitas sosial yang sangat rentan 

menimbulkan respon perasaan tertolak, 

penelitimenjadikan skenario 

ketidakberhasilan kontak antarkelompok, 

dalam merumuskan hipotesis penelitian ini. 

 

Rumusan Masalah 

 

Rumusan masalah dari penelitian ini 

adalah “Apakah pada mahasiswa beragama 

minoritas, tingkat identitas sosial agama 

mempengaruhi sensitivitas terhadap 

penolakan berbasis agama?” 



Psychopreneur Journal, 2018, 2(1): 19-29 

ISSN 2598-649X cetak / ISSN 2598-6503 online 

 

Pengaruh Agama Sebagai Identitas Sosial …     22 
 

Tujuan Penelitian 

 

Untuk mengetahui apakah identitas sosial 

agama pada mahasiswa beragama 

minoritas mempengaruhi sensitivitas 

terhadap penolakan berbasis agama. 

Hipotesis 

Ada pengaruh identitas sosial agama 

terhadap rejection sensitivity pada 

mahasiswa beragama minoritas. Artinya, 

derajat identitas sosial agama yang dimiliki 

individu diduga berkontribusi terhadap 

pengalaman rejection sensitivity yang 

dipersepsikannya. 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan 

kuantitatif dengan metode regresi berganda 

bertahap (hierarrchical multiple 

regression), untuk mengetahui 

perbandingan model regresi yang 

signifikan mempengaruhi variabel 

tergantung rejection sensitivity. 

Skala Rejection Sensitivity yang digunakan 

di penelitian ini adalah modifikasi dari 

skala Rejection Sensitivity berbasis Ras 

oleh Mendoza-Denton, et al. (2002). Skala 

Rejection Sensitivity terdiri dari 8 aitem 

yang berupa situasi-situasi konkret 

sehingga individu dapat seolah- olah 

mengimajinasikan dirinya berada dalam 

situasi tersebut. 

Pada studi ini, peneliti memutuskan untuk 

mereplikasi langkah pengembangan skala 

oleh Mendoza-Denton, et al. (2002) dengan 

melakukan sesi Focus Group Discussion 

(FGD) dengan total partisipan sejumlah 5 

orang, berdurasi 60 menit. 

Partisipan yang mengaku pernah 

mengalami diminta menceritakan situasi 

pengalamannya tersebut. Diskusi 

dilanjutkan dengan pertanyaan terbuka 

untuk semua partisipan, di situasi mana saja 

mereka khawatir akan merasa direndahkan, 

ditinggalkan, atau merasa berbeda dari 

mahasiswa lain karena agama mereka. 

Lalu, partisipan diminta untuk 

menyampaikan pikiran atau perasaan 

mereka saat berada di situasi tersebut,  guna 

mengecek apakah respon afektif kognitif 

yang dialami benar-benar sesuai dengan 

karakter respon Rejection Sensitivity.  

Dari hasil FGD, dirumuskan situasi-situasi 

yang memungkinkan partisipan mengalami 

Rejection Sensitivity berbasis identitas 

agamanya dan akan dijadikan aitem-aitem 

simulasi situasi pada skala. Setiap aitem 

akan membutuhkan 2 respon, yaitu 

Rejection Concern dan Rejection 

Expectancy. Masing-masing respon berupa 

pilihan 6 poin skala Likert (untuk respon 

rejection concern berupa 1: Sangat tidak 

khawatir dan 6: Sangat khawatir; untuk 

respon unfavorable, yaitu rejection 

expectancy berupa 1: Sangat mungkin; 6: 

Sangat tidak mungkin. 

Skor masing-masing aitem didapatkan 

dengan cara mengkalikan respon rejection 

concern dengan rejection expectancy 

dengan alasan keduanya merupakan 

komponen interaksional antara respon 

afektif (concern) dan kognitif (expectancy). 

Skor final Rejection Sensitivity didapatkan 

dengan menjumlahkan seluruh skor setiap 

situasi, lalu dibagi dengan kesembilan 

situasi dalam kuesioner. Semakin tinggi 

skor Rejection Sensitivity, semakin tinggi 

seorang individu merasa mengalami 

penolakan karena identitas sosial agama 

yang dimilikinya. 

Skala modifikasi Rejection sensitivity 

terdiri dari 8 aitem dengan nilai CITC 

(Corrected Item Total Correlation) antara 

.514 sampai dengan .662 dengan Cronbach 

Alpha sebesar .833. Dengan demikian 

Skala Rejection Sensitivity dapat 

dinyatakan valid dan reliabel. 

Skala Identitas Sosial yang digunakan di 

penelitian ini merupakan modifikasi skala 

identitas sosial oleh Cameron (2004) 

dengan menyesuaikan kata “in group” di 

skala asli identitas sosial dengan agama 

masing-masing partisipan penelitian (e.g 

sebagai orang Islam, dengan orang Buddha 

lainnya). Setelah melalui tiga tahap uji 

coba, skala identitas sosial secara 



Psychopreneur Journal, 2018, 2(1): 19-29 

ISSN 2598-649X cetak / ISSN 2598-6503 online 

 

23     Aisah & Yulianto 
 

keseluruhan terdiri dari 10 aitem dengan 

validitas dan reliabilitas yang baik (α= 

.778; CITC: .327 s/d .570). Masing-masing 

aitem memiliki pilihan respon berupa 4 

poin skala Likert (1: Sangat Tidak Setuju; 

4: Sangat Setuju). 

Berbagai penelitian menjelaskan berbagai 

fenomena yang mungkin mempengaruhi 

proses interaksi identitas sosial dan 

rejection sensitivity pada konteks kontak 

lintas kelompok. Di antaranya adalah 

berdasarkan sudut pandang hipotesis 

kontak (Allport, 1954), pengembangan self 

expansion (Aron, Mashek, & Aron 2004), 

aktivasi dimensi perilaku sosial dalam 

religiusitas, pengaruh proporsi dan sikap 

antarkelompok pada anggota identitas 

minoritas (Barlow, et al., 2013), 

kompleksitas ciri diskriminatoris (Hogg, et 

al.,1995), serta latar belakang akademik 

dan perannya dalam pembentukan skema 

sosial (Zeromskyte & Wagner, 2016; 

Gumilang, 2016). Oleh karena itu penulis 

berupaya mengoperasionalkan seluruhnya 

dalam bentuk variabel-variabel 

demografis. 

Penelitian ini melibatkan 195 mahasiswa 

beragama minoritas di salah satu 

universitas swasta di Surabaya sebagai 

representasi penganut Islam, Hindu, dan 

Buddha, serta satu universitas negeri di 

Malang sebagai representasi penganut 

Kristen dan Katolik. 

Berikut adalah gambaran distribusi 

responden penelitian berdasarkan data 

demografis. 

Tabel 1 

Distribusi Subjek Berdasarkan Data 

Demografis 

Aspek 

Demografis 

N (orang) % 

Jenis kelamin 

Laki-Laki 68 34,9% 

Perempuan 124 63,6% 

Tidak 

Mengisi 

3 1,5% 

Agama 

Islam 88 45,1% 

Kristen 48 24,6% 

Katolik 8 4,1% 

Buddha 30 15,4% 

Hindu 21 10,8% 

Etnis 

Jawa 83 42,6% 

Tionghoa 52 26,7% 

Minang 1 0,5% 

Sunda 4 2,1% 

Batak 17 8,7% 

Madura 1 0,5% 

Lainnya 32 16,4% 

Tidak 

mengisi 

5 2,6% 

TOTAL 195 100% 

 

HASIL DAN DISKUSI 

Hasil analisis multiple hierarrchical 

regression penelitian ini akan dijelaskan ke 

dalam 4 sub diskursus. Pada poin pertama 

akan dijelaskan mengenai analisis model 

regresi sederhana antara identitas sosial 

agama sebagai variabel prediktor terhadap 

rejection sensitivity sebagai variabel 

kriterion. Sedangkan pada poin kedua akan 

dijelaskan analisis regresi berganda 

bertahap yang melibatkan juga variabel- 

variabel demografis yang diinteraksikan 

dengan variabel prediktor, identitas sosial 

untuk melihat model yang paling tepat 

signifikan memprediksi rejection 



Psychopreneur Journal, 2018, 2(1): 19-29 

ISSN 2598-649X cetak / ISSN 2598-6503 online 

 

Pengaruh Agama Sebagai Identitas Sosial …     24 
 

sensitivity. 

Hasil analisis menggunakan metode  

simple regression menunjukkan tidak ada 

pengaruh identitas sosial terhadap rejection 

sensitivity pada mahasiswa beragama 

minoritas (F = 2.250, p = .135, NS). 

Variabel prediktor identitas sosial juga 

tidak memiliki kontribusi signifikan 

terhadap rejection sensitivity sebagai 

prediktor kriterion (β= -.108; p= .159, p> 

0.05). Artinya hipotesis null penelitian ini 

dapat dibenarkan. 

Meski demikian, hasil analisis regresi 

berganda bertahap dengan memasukkan 

seluruh variabel demografis bersama-sama 

dengan identitas sosial, menunjukkan 

bahwa terdapat beberapa variabel yang 

berkontribusi signifikan terhadap rejection 

sensitivity. 

Dari beberapa perbandingan model regresi, 

penulis menemukan satu variabel supresor, 

di mana kehadirannya tidak hanya 

memiliki kontribusi beta yang signifikan 

terhadap rejection sensitivity, tetapi juga 

membuat model regresi menjadi signifikan 

dan mengubah variabel prediktor utama 

yaitu identitas sosial juga turut menjadi 

signifikan. Variabel supresor ini adalah 

variabel demografis kategori bidang studi 

responden. 

 

Tabel 2 

Perbandingan Model Regresi Tahap 1 dan 

2. 

 

Catatan: R2 = .017 untuk model 1, ∆ R2 = 

.029 untuk model 2 (p < .005). *p < .005. 

Dari tabel di atas dapat dilihat bahwa model 

kedua merupakan model regresi yang tepat 

signifikan (the best fit model) memprediksi 

rejection sensitivity. Model 2 juga telah 

memenuhi seluru analisis uji asumsi 

dilakukan dengan menganalisis model 

regresi model 2, meliputi uji tipe variabel 

dan non-zero variance, uji eror independen 

(Durbin-Watson: 1.795), uji 

multikolinearitas (interprediktor r: .065 

s/d.153., r < 0.90), uji homosedastisitas, 

serta uji normalitas eror terdistribusi, dan 

linearitas (Field, 2009). 

 

 
Melalui penelitian ini, penulis hendak 

menganalisis hubungan kausalitas agama 

sebagai identitas sosial terhadap rejection 

sensitivity. Hasil uji simple regression 

yang menginteraksikan keduanya secara 

langsung menunjukkan agama sebagai 

identitas sosial tidak dapat memprediksi 

rejection sensitivity. Beberapa diskursus 

yang mungkin dapat menjelaskan hasil ini 

adalah sudut pandang fenomena 



Psychopreneur Journal, 2018, 2(1): 19-29 

ISSN 2598-649X cetak / ISSN 2598-6503 online 

 

25     Aisah & Yulianto 
 

pengalaman ekspansi diri dan kaitannya 

dengan penurunan ketajaman deteksi 

individu terhadap tanda penolakan, serta 

adanya mekanisme pembentukan dual 

identity sebagai mitigasi risiko bagi 

kelompok minoritas dalam konteks kontak 

lintas kelompok. 

Sesuai dengan paradigma Hipotesis Kontak 

(Allport, 1954), interaksi kontak 

antarkelompokberbeda dapat memfasilitasi 

reduksi prejudis satu sama lain. Sebagai 

konsekuensi dari penurunan prasangka 

negatif terhadap anggota kelompok 

berbeda, individu mungkin juga mengalami 

proses relasi lintas kelompok yang positif 

pula, bahkan hingga level pencapaian 

ekspansi diri (Aron, et al., 2004). Ekspansi 

diri merupakan suatu fenomena 

eksperiensial di mana seseorang tidak lagi 

memiliki ketajaman kuat dalam 

membedakan klasifikasi ciri identitas 

miliknya dan kawan lintas kelompoknya 

(Page-Gould, et al., 2010), karena karakter 

outgroup telah terasosiasi dengan karakter 

identitas diri individu sendiri. 

Adanya pencapaian pengalaman ekspansi 

diri inilah yang memungkinkan individu 

lebih tidak sensitif merasakan kecemasan 

serta antisipasi akan penolakan dari 

outgroup, sehingga tidak lagi secara 

ekstrim mengidentifikasi keberadaan 

tanda-tanda penolakan sebagai suatu 

ancaman. Sesuai temuan dalam penelitian 

ini bahwa meskipun persentase tertinggi 

skor identitas sosial mahasiswa beragama 

minoritas berada di level tinggi, tetapi 

persentase tertinggi skor rejection 

sensitivity justru berada di level yang 

rendah. 

Ekspansi diri atau self expansion yang 

dialami individu sangat mungkin berperan 

dalam mempersempit  jurang 

diskriminatoris sosial antarkelompok yang 

memicu gesekan sosial. Didukung oleh 

Hogg, et al. (1995) yang menyatakan 

bahwa baik-buruknya sifat relasi 

antarkelompok dapat mempengaruhi 

derajat sense of competitiveness yang 

dirasakan masing-masing in-group 

terhadap out-group. Identitas sosial agama 

tidak serta merta secara langsung dapat 

memprediksikan rejection sensitivity sebab 

ada faktor pengalaman relasi lintas 

kelompok yang apabila berkembang positif 

dapat menjadi katalis penting menuju 

pencapaian self expansion dan pada 

akhirnya, mencegah munculnya respon 

rejection sensitivity. 

Bagaimanapun, proses peleburan identitas 

lintas kelompok ini tidak berarti individu 

kehilangan keberakaran terhadap identitas 

sosial in-group. Individu tidak harus 

melepas genggaman yang kuat terhadap 

identitas sosial agama masing-masing dan 

tetap dapat mempertahankan well-being 

yang diperoleh dari rasa aman 

transendentalnya (Ysseldyk, et al., 2010). 

Pengalaman positif bersama kawan lintas 

kelompok di lingkungan universitas, bisa 

jadi telah memberi ruang bagi individu 

untuk mengembangkan dual identity yang 

mempromosikan keberagaman relasional 

(Mendoza-Denton & Page-Gould, 2008). 

Sesuai paradigma self categorization, 

individu cenderung mengembangkan 

saliens kuat dengan identitas sosial yang 

dapat memberinya rasa keberhargaan diri 

positif guna mempertahankan sense of self 

yang positif juga (Haslam, et al., 2000; 

Fiske & Taylor, 2014). Namun, situasi 

kontak antarkelompok menghadirkan 

risiko-risiko gesekan sosial karena 

keberadaan prejudis dan properti 

diskriminatoris lintas kelompok, 

menantang posisi aman rasa keberhargaan 

diri yang diperoleh dari afiliasi dengan 

identitas sosial. Oleh karena itu, baik in 

group maupun out group menunjukkan 

upaya mitigasi risiko untuk dapat tetap 

bertahan di tengah tantangan relasi 

antarkelompok, tanpa harus meninggalkan 

persepsi glorifikasi terhadap identitas in- 

groupnya, namun juga tidak menyulut 

gesekan akibat derogasi terhadap identitas 

out-group. Sehingga kelompok-kelompok 

yang saling berkorespondensi dapat 

meminimalisir probabilitas in group nya 

kehilangan keberhargaan di mata kelompok 



Psychopreneur Journal, 2018, 2(1): 19-29 

ISSN 2598-649X cetak / ISSN 2598-6503 online 

 

Pengaruh Agama Sebagai Identitas Sosial …     26 
 

lainnya. 

Mekanisme yang dapat membantu anggota 

ingroup ketika keberhargaan diri positif 

tersebut menjadi sasaran ancaman dari 

pihak outgroup adalah pembentukan dual 

identity (Mendoza-Denton & Page-Gould, 

2008). Dual identity merupakan 

manifestasi upaya negosiasi sosial untuk 

mengkompensasi ketidaknyamanan, 

ketegangan, dan kecemasan yang muncul 

karena jurang perbedaan lintas kelompok. 

Negosiasi sosial atau yang disebut oleh 

Wagner dalam Zeromskyte dan Wagner 

(2016) sebagai essence politic ini adalah 

respon perlindungan ingroup untuk 

mencegah meluasnya dampak destruktif 

stereotipe oleh outgroup terhadap 

superioritas in-group nya di mata out-grup. 

Alih-alih menunjukkan respon destruktif, 

essence politic dilakukan dengan cara 

melakukan penyesuaian fitur-fitur tertentu 

dari` identitas in-group, dengan harapan hal 

ini dapat menunjukkan bahwa pada 

kenyataannya, stereotipe yang diberikan 

oleh outgroup tidak sepenuhnya benar 

(Zeromskyte & Wagner, 2016). 

Reaksi berupa upaya menegasikan 

stereotipe agar kehadiran in-group lebih 

dapat diterima, menunjukkan bahwa 

identitas sosial bukanlah konstruk yang 

kaku ketika diperhadapkan pada ancaman 

situasi kontak lintas kelompok. Bukan 

sebuah konstruk yang pasti memunculkan 

rejection sensitivity yang bersifat destruktif 

terhadap relasi antara in-group dan out-

group. Jika dianalisis menggunakan threat 

management theory (Fiske, 2014), secara 

alami, manusia berupaya untuk 

mempertahankan sistem kepercayaan yang 

memberikan makna dan tujuan bagi 

kehidupannya, termasuk salah satunya 

adalah identitas sosial agama. Namun di 

sisi lain, secara alami, manusia memiliki 

dorongan untuk bertahan hidup, termasuk 

dalam konteks kultural (Greenberg dalam 

Fiske, 2014). Tanpa kehilangan genggaman 

untuk mempertahankan superioritas in-

group, mekanisme negosiasi sosial ini 

menjadi upaya defensif yang penting, 

terlebih bagi kelompok minoritas yang 

memang rentan mengalami rejection 

sensitivity, agar kehadirannya dapat paling 

tidak lebih tidak terancam bahkan bisa 

diterima di lingkungan sosial lintas 

kelompok (Mendoza-Denton, et al., 2002; 

Barlow, et al., 2013). 

Temuan lain dari penelitian ini adalah 

meskipun model regresi yang 

mempertemukan langsung identitas sosial 

dengan rejection sensitivity tidak 

signifikan, hasil analisis multiple 

hierarchical regression menyatakan ketika 

variabel identitas sosial diinteraksikan 

dengan variabel demografis kategori 

bidang studi sebagai prediktor bersama- 

sama, model regresi menjadi signifikan 

memprediksi rejection sensitivity. Dengan 

demikian, ada kemungkinan kategori 

bidang studi merupakan faktor yang 

memediasi antara variabel identitas sosial 

agama dengan rejection sensitivity. 

Penelitian-penelitian sebelumnya memberi 

penjelasan mengenai letak keterkaitan 

antara latar belakang disiplin akademik 

keterlibatan dalam radikalisme dan 

fundamentalisme yang mana juga berawal 

sebagai respon rejection sensitivity karena 

krisis rasa aman akan identitas sosial 

agamanya. 

Dutton and Lynn (2014) menemukan, 

rupanya individu dengan latarbelakang 

akademik ilmu pengetahuan sosial 

cenderung lebih neurotik daripada mereka 

yang berlatarbelakang ilmu pengetahuan 

alam. Artinya, ada kemungkinan lebih 

tinggi bagi ilmuwan sosial untuk 

mengalami karakter neuroticism yaitu 

emosi negatif seperti kecemasan dan 

depresi yang mempromosikan ciri 

antisipasi negatif rejection sensitivity. 

Meski demikian, temuan Dutton juga 

menyatakan bahwa neurotisisme ini 

ternyata tidak memprediksi sikap 

fundamentalisme religius atau keterikatan 

ekstrim akan keyakinan agamanya. 

Konsekuensinya, neurotisisme ini justru 

termanifestasikan berupa kecenderungan 

ilmuwan sosial untuk memiliki perspektif 



Psychopreneur Journal, 2018, 2(1): 19-29 

ISSN 2598-649X cetak / ISSN 2598-6503 online 

 

27     Aisah & Yulianto 
 

politik yang moderat. 

Di sisi lain, temuan Saidi (dalam 

Gumilang, 2016) mengungkapkan bahwa 

di Indonesia sendiri, mahasiswa yang 

mempelajari ilmu eksakta cenderung lebih 

rentan direkrut ke dalam organisasi 

pergerakan radikalisme dibandingkan 

dengan mahasiswa ilmu sosial. Hal ini 

bertentangan dengan tesis yang diajukan 

Meisenberg dan Williams (2008) bahwa 

ilmuwan natural science memiliki 

kecenderungan lebih mampu menganalisis 

argumen bermuatan sesat pikir (fallacious 

arguments), mempertanyakan perspektif 

populer, dan memiliki cara pandang 

pribadi yang lebih sentris dibandingkan 

ilmuwan sosial. 

Dari penjelasan di atas dapat disimpulkan 

bahwa ilmuwan sosial dan pengetahuan 

alam, keduanya memiliki cara yang 

berbeda untuk membentuk bingkai berpikir 

dalam merespon lingkungan sosial. 

Meskipun pandangan dari Dutton and 

Lynn (2014), Gumilang (2016), serta 

Meisenberg dan William (2008) terlihat 

saling bertolak belakang, ketiganya 

menegaskan bahwa kategori bidang studi 

yang menjadi latar belakang individu, 

dapat mempengaruhi proses pembentukan 

perspektif individu termasuk dalam 

membentuk keberakaran dengan identitas 

agamanya dan merespon pengalaman 

penolakan sosial berbasis agama. 

Didukung dengan hasil analisis tambahan 

bahwa baik mahasiswa sains maupun non 

sains dalam penelitian ini tidak 

menunjukkan perbedaan signifikan pada 

skor identitas sosial, tetapi memiliki 

perbedaan signifikan dalam skor rejection 

sensitivity. Artinya, mungkin memang 

secara pembentukan keterikatan dengan 

identitas in-group, kedua kategori bidang 

studi memiliki karakter-karakter yang 

memungkinkan mereka tetap 

mengembangkan sudut pandang moderat. 

Tetapi dalam hal merespon ancaman 

terhadap identitas sosialnya, bisa jadi 

sesuai penjelasan sebelumnya, kedua 

kategori bidang studi, masing-masing 

memiliki mekanisme pembentukan 

persepsi yang berbeda. 

SIMPULAN 

Berdasarkan hasil penelitian yang 

dilakukan, diperoleh kesimpulan bahwa 

tidak ada pengaruh agama  sebagai 

identitas sosial terhadap rejection 

sensitivity pada mahasiswa beragama 

minoritas (F = 2.250, p = .135, NS). 

Ditemukan variabel supresor Kategori 

Bidang Studi bersama variabel independen 

agama sebagai identitas sosial, menjadikan 

model regresi berganda signifikan 

memprediksi  rejection  sensitivity  (F (1,2) 

=  4.307,  p  =.015,  p  <  .005,  R2=  .046). 

Artinya, latar belakang disiplin bidang 

studi berkontribusi dalam proses interaksi 

antara agama sebagai identitas sosial 

dengan rejection sensitivity berbasis agama 

pada mahasiswa beragama minoritas. 

 

REFERENSI 

 

Allport, G.W. (1954). The nature of 

prejudice. Reading, MA: Addison-Wesley. 

 

Aron, A.P., Mashek, D.J., & Aron, E.N. 

(2004). Handbook   of   Closeness   and   

Intimacy. New Jersey: Lawrence Erlbaum 

Associates, Inc. 

 

Barlett, B. Donald Trump and Reverse 

Racism (2016, Februari 1). SSRN. Diunduh 

dari https://ssrn.com/abstract=2726413 (7 

Mei 2017). 

 

Barlow, F.K., Sibley, C.G., & Hornsey, 

M.J. (2012). Rejection as a call to arms: 

Inter- racial hostility and support for 

political action as outcomes of race-based 

rejection in majority an minority groups. 

British Journal of Social Psychology, 51, 

167-177. DOI: 10.1111/j.2044-

8309.2011.02040.x. 

 

Center for Religious and Cross-Cultural 

Studies (CRCS) Team, Sekolah Pasca 

Sarjana, Universitas Gadjah Mada. (2015). 

Tolikara, idul fitri 2015: Tentang konflik 

https://ssrn.com/abstract=2726413


Psychopreneur Journal, 2018, 2(1): 19-29 

ISSN 2598-649X cetak / ISSN 2598-6503 online 

 

Pengaruh Agama Sebagai Identitas Sosial …     28 
 

agama, mayoritas-minoritas  dan 

perjuangan tanah damai. Diunduh dari: 

http://crcs.ugm.ac.id/news/3511/tolikara- 

idul-fitri-2015-tentang-konflik-agama- 

mayoritas-minoritas-dan-perjuangan- 

tanah-damai.html. 26 Februari 2017 

(14:25). 

 

Cameron, J.E. (2004). A three-factor model 

of social identity. Self and Identity, 3(3), 

239-262. 

 

Downey, G., & Feldman, S. I. (1996). 

Implications of rejection sensitivity for 

intimate relationships. Journal of 

Personality and Social Psychology, 70, 

1327-1343. 

 

Dutton, E., & Lynn, R. (2014). Regional 

differences in intelligence and their social 

and economic correlates in Finland. 

Mankind Quarterly, 54, 3. 

 

Estrada, M.A.R., & Koutronas, E. (2016). 

Terrorist attack assessment: Paris 

November 2015 and Brussels  March 2016. 

Journal of  Policy  Modeling  (2016), 1-19. 

DOI: 

http://dx.doi.org/10.1016/j.jpolmod.2016.0 

4.001. 

 

Field, A. (2009). Discovering Statistic 

Using SPSS Third Edition. London: Sage 

Publications. 

 

Fiske, S.T., & Taylor, S.E. (2014). Social 

Cognition from Brains to Culture (2nd ed.). 

London: Sage Publications, Ltd. 

 

Gumilang, P. Radikalisme Ideologi 

Menguasai Kampus (2016, Februari 18). 

CNN Indonesia. Diunduh dari 

http://www.cnnindonesia.com/nasional/20 

160218193025-12-111927/radikalisme- 

ideologi-menguasai-kampus/ (1 Mei 

2017). 

 

Hikam, M.A.S. (2016). Deradikalisasi: 

Peran Masyarakat Sipil Indonesia 

Membendung Radikalisme. Jakarta: 

Penerbit Buku Kompas. 

 

Hogg, M. A., Terry, D. J., & White, K. M. 

(1995). A tale of two theories : A critical 

comparison of identity theory with social 

identity theory. Social Psychology 

Quarterly, 58(4), 255-269. 

 

Johnson, D.W., & Johnson, F.P. (2009). 

Joining Together : Group Theory and 

Group Skills (10th ed.).Upper Saddle River: 

Pearson Education, Inc. 

 

Meisenberg, G., & Williams, A. (2008). 

Are acquiescent and extreme response 

styles related to low intelligence and 

education?. Personality and Individual 

Differences, 44(7), 1539-1550. 

 

Mendoza-Denton, R., Downey, G., Purdie, 

V.J., & Pietrzak, J. (2002). Sensitivity to 

status based rejection: Implications for 

African-American students college 

experience. Journal of Personality and 

Social Psychology, 83(4), 896- 918. 

 

Mendoza-Denton, R., & Page-Gould, E. 

(2008) Can cross-group friendships 

influence minority students well-being at 

historically white unviersities?. 

Psychological Science, 19(9), 933-939 

 

Ozyurt, S.S. (2009). Living Islam in non- 

muslim spaces: How religiosity of Muslim 

immigrant women affect their cultural and 

civic integration in     western host 

society. 

 

Page-Gould, E., Mendoza-Denton, R., 

Alegre, J.M., & Siy, J.O. (2010). 

Understanding the impact of cross- group 

friendship on interactions with novel 

outgroup members. Journal of Personality 

and Social Psychology, 98(5), 775-793. 

 

The politics of taking offence; banyan. 

(2016, December 24). The Economist. 

Diunduh dari: 

https://search.proquest.com/docview/1851 

927543?accountid=25704 

http://crcs.ugm.ac.id/news/3511/tolikara-%20idul-fitri-2015-tentang-konflik-agama-%20mayoritas-minoritas-dan-perjuangan-%20tanah-damai.html
http://crcs.ugm.ac.id/news/3511/tolikara-%20idul-fitri-2015-tentang-konflik-agama-%20mayoritas-minoritas-dan-perjuangan-%20tanah-damai.html
http://crcs.ugm.ac.id/news/3511/tolikara-%20idul-fitri-2015-tentang-konflik-agama-%20mayoritas-minoritas-dan-perjuangan-%20tanah-damai.html
http://crcs.ugm.ac.id/news/3511/tolikara-%20idul-fitri-2015-tentang-konflik-agama-%20mayoritas-minoritas-dan-perjuangan-%20tanah-damai.html
http://dx.doi.org/10.1016/j.jpolmod.2016.0
http://www.cnnindonesia.com/nasional/20


Psychopreneur Journal, 2018, 2(1): 19-29 

ISSN 2598-649X cetak / ISSN 2598-6503 online 

 

29     Aisah & Yulianto 
 

Ysseldyk, R., Matheson, K., & Anisman, 

H. (2010). Religiosity as identity: Toward 

an understanding of religion from a social 

identity perspective. Personality and Social 

Psychology Review, 14(1), 60-70. DOI: 

10.1177/1088868309349693 

 

Zeromskyte, R., & Wagner, W. (2016). 

When a majority becomes a minority: 

Essentialist intergroup stereotyping in an 

interved power differential. Culture 

Psychology, 0(0), 1-20. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


