Psychopreneur Journal, 2018, 2(1): 19-29
ISSN 2598-649X cetak / ISSN 2598-6503 online

Pengaruh Agama Sebagai Identitas Sosial Terhadap Rejection Sensitivity
Pada Mahasiswa Beragama Minoritas

Betari Aisyah
Fakultas Psikologi Universitas Ciputra Surabaya

Jony Eko Yulianto!
Fakultas Psikologi Universitas Ciputra

Abstract. The aim of this study is to examine the causal relationship between religion as social identity
and rejection sensitivity, in university students who were minority religions’ believers. Religion has
dual primary roles as both social identity as well as unfalsified belief system for each of its believers.
Therefore religion as social identity is really prone to generate Rejection Sensitivity responses which
may lead to decreased individual well-being and intergroup conflicts. Members of minority social
identity group was found tend to be more impacted by Rejection Sensitivity than the majority. This study
involved 195 university students as minority religions’ believers at a private university in Surabaya
representing the Islam, Hindu, and Buddhism believers, also one state university in Malang
representing the Christian and Catholic believers. Data was measured using modified Social Identity
Scale by Cameron (2004) and fully-modified Rejection Sensitivity Scale by Mendoza-Denton, et al.
(2002). According to multiple hierarchical regression analysis, religion as social identity did not
significantly predict rejection sensitivity. However, Academic Discipline Category was found as
supressor variable making regression model became significantly contributed to Rejection Sensitivity
as criterion variable.

Keywords: rejection sensitivity, social identity, minority religion, intergroup contact, religion as social
identity.

Abstrak. Rejection Sensitivity memiliki sejarah panjang sebagai pencetus berbagai fenomena konflik
antarkelompok sosial di kancah global maupun nasional. Rejection Sensitivity merupakan reaksi
antisipatif yang bersifat defensif bahkan agresif ketika individu merasa identitas sosialnya ditolak oleh
lingkungan. Di antara berbagai jenis identitas sosial, agama merupakan identitas sosial primer yang
memiliki kekuatan sebagai identitas sekaligus sistem kepercayaan yang tidak terfalsifikasi menurut
masing-masing penganutnya, sehingga sangat rentan mengalami dampak Rejection Sensitivity.
Anggota identitas sosial minoritas merupakan pihak yang ditemukan lebih rentan mengalami rejection
sensitivity dibandingkan mayoritas dalam konteks kontak antarkelompok. Penelitian ini melibatkan 195
mahasiswa beragama minoritas di salah satu universitas swasta di Surabaya sebagai representasi
penganut Islam, Hindu, dan Buddha, serta satu universitas negeri di Malang sebagai representasi
penganut Kristen dan Katolik. Berdasarkan analisis multiple hierarchichal regression, identitas sosial
agama bukanlah prediktor rejection sensitivity yang signifikan. Namun, jika diinteraksikan sebagai
prediktor bersama-sama dengan Kategori Bidang Studi, model regresi menjadi signifikan memprediksi
Rejection Sensitivity.

Kata kunci: rejection sensitivity, identitas sosial, rejection sensitivity, kontak
antarkelompok, identitas sosial agama.

! Korespondensi: Jony Eko Yulianto. Fakultas Psikologi Universitas Ciputra Surabaya, UC Town,
Citraland, Surabaya, 60219. Email: jony.eko@ciputra.ac.id.



mailto:jony.eko@ciputra.ac.id

Psychopreneur Journal, 2018, 2(1): 19-29
ISSN 2598-649X cetak / ISSN 2598-6503 online

Rejection  Sensitivity atau  Rejection
Sensitivity memiliki sejarah  panjang
sebagai pencetus berbagai fenomena
konflik antarkelompok sosial tertentu baik
di kancah global maupun nasional. Mulai
dari rasisme yang mendiskriminasi ras kulit
hitam dan mengagungkan superioritas ras
kulit putih (Barlow, 2013), sentimen anti-
imigran yang belum lama kembali merebak
karena menjadi salah satu alasan Britania
Raya keluar dari Uni Eropa, serangan bom
di Brussels dan Paris yang didalangi oleh
kelompok ekstrimis yang
mengatasnamakan agama (Estrada &
Koutronas, 2016) hingga penggunaan
strategi menyudutkan kelompok etnis atau
agama tertentu seperti yang dilakukan
Donald Trump sebagai calon presiden
Amerika Serikat (Bartlett, 2016). Di
Indonesia sendiri, beberapa kasus berdasar
Rejection Sensitivity juga terjadi. Di
antaranya adalah kasus pembakaran rumah
ibadah di Tolikara, Papua, tahun 2015
(CRCS, 2015) isu terbaru yang merebak di
akhir tahun 2016, yaitu kasus penistaan
agama Islam oleh gubernur Daerah Khusus
Ibukota Jakarta, Basuki Tjahaya Purnama
atau Ahok, yang memicu berbagai reaksi
masyarakat baik dari pihak pro maupun
kontra penjatuhan hukuman kepada Ahok
(“The Politics”, 2016).

Masih membahas kasus di Indonesia, pada
tahun 2016 sempat merebak isu penyebaran
pergerakan radikalisasi mengatasnamakan
agama di universitas (Saidi dalam
Gumilang, 2016). Masalah ini juga dialami
oleh negara-negara wilayah Timur Tengah
dan Afrika Utara, di mana banyak
kelompok kelas menengah dan terdidik
justru turut terlibat dalam pergerakan
kelompok-kelompok  jihadis  dengan
landasan ideologi fundamentalis radikal
agama. Fenomena ini rupanya berawal dari
bagaimana kaum pemuda merasa bahwa
konsep nasionalisme sekuler yang selama
ini dipengaruhi oleh paham ideologis barat
dan efek globalisasi, telah menghancurkan
tatanan  nilai-nilai  religiusitas  dan
masyarakat, yang selama ini mereka yakini.

Perspektif fundamentalis radikal yang
digunakan, menjadi penguat bahwa
ideologi  nasionalis  sekuler haruslah
diperangi dan digantikan dengan tawaran
ideologi keteraturan yang dibawa oleh
agama (Hikam, 2016). Perasaan identitas
yang terancam yang memunculkan respon
menyerang inilah yang disebut sebagai
konsep rejection sensitivity.

Beberapa penelitian terdahulu sepakat
bahwa Rejection Sensitivity memiliki
berbagai dampak negatif terhadap aspek-
aspek kehidupan individu. Rejection
Sensitivity yang dialami individu dapat
mengarah  kepada  kecemasan dan
penurunan kesejahteraan (Page-Gould, et
al., 2010; Fiske & Taylor, 2014), kesulitan
menyesuaikan diri (Mendoza-Denton et al.,
2002), penurunan fungsi interpersonal
(Downey & Feldman, 1996), rendahnya
integrasi dengan lingkungan baru (Ozyurt,
2009), hingga memburuknya sikap
terhadap institusi tempat individu berada
(Mendoza-Denton & Page-Gould, 2008).
Namun di sisi lain, ada penelitian yang
tidak menyetujui pernyataan bahwa
Rejection Sensitivity hanya membawa
dampak buruk bagi individu.

Mendoza-Denton, et al. (2002)
menemukan bahwa adanya Rejection
Sensitivity yang dialami individu, justru
membantu individu menjadi lebih peka
memahami norma kelompok tempat
individu berada, sehingga individu dapat
mengantisipasi konsekuensi dari apa yang
dilakukannya.Salah satu entitas yang
diduga dapat menjelaskan timbulnya ,,rasa
tertolak™ secara sosial adalah konsep
identitas sosial (Mendoza-Denton, et al.,
2008). Masing-masing individu memiliki
identitas sosial yang berbeda yang menjadi
“sentral dari konsep diri setiap individu”
(Ysseldyk, et al., 2010). Seperti halnya
garis pembatas, identitas sosial bermakna
menjadi pembeda suatu kelompok dengan
kelompok lainnya yang berkorespondensi
(Allport, 1954).

Kerentanan akan ketidaknyamanan dan

Pengaruh Agama Sebagai ldentitas Sosial ... 20



Psychopreneur Journal, 2018, 2(1): 19-29
ISSN 2598-649X cetak / ISSN 2598-6503 online

kecemasan merupakan karakter yang dapat
mengikuti  proses  interaksi  sosial
antarkelompok, termasuk dalam konteks
identitas sosial agama (Page-Gould, et al.,
2010). Terlebih karena dalam agama,
masing-masing kelompok sosial
menggenggam loyalitas terhadap
keyakinan bahwa agamanya merupakan
“jalan yang benar untuk diikuti” (Rocas, et
al. dalam Ysseldyk, et al., 2010), sehingga
menimbulkan adanya superioritas in-group
dan derogasi  keyakinan  out-group
(Johnson & Johnson, 2009).

Di antara berbagai jenis identitas sosial,
poin utama agama sebagai identitas sosial
adalah karena dari sudut pandang
penganutnya, agama memiliki fungsi
ganda sebagai identitas sosial sekaligus
sebuah sistem kepercayaan (belief system)
yang telak “tidak dapat difalsifikasi”
(Ysseldyk, et al., 2010). Inilah yang
mungkin menjelaskan mengapa konflik
antarkelompok yang melibatkan
sensitivitas penolakan sosial berbasis
identitas agama, seringkali memunculkan
kompleksitas oposisi serta reaksi agresif
terhadap pihak yang dianggap sebagai
ancaman bagi kelompok agama tertentu
(Bloom, et al., 2015; Ysseldyk, et al.,
2010).

Penelitian ini hendak berfokus pada
anggota kelompok minoritas dengan
pertimbangan sesuai temuan Mendoza-
Denton, et al. (2002), bahwa anggota
kelompok identitas sosial minoritas lebih
rentan mengalami rejection sensitivity
dibandingkan  kelompok sosial yang
berstatus mayoritas.

Mengingat berbagai penelitian terkait
interaksi antarkelompok, penolakan sosial,
dan identitas sosial lebih banyak berfokus
pada identitas etnis (Mendoza-Denton, et
al., 2008; Page-Gould, et al., 2010; Barlow,
etal., 2013), konteks identitas sosial agama
masih menjadi bidang penelitian yang
belum terlalu diperhatikan. Etnis memang
banyak diteliti sebagai identitas sosial yang
cukup prominen. Bagaimanapun berbeda

21 Aisah & Yulianto

dengan etnis, agama tidak sekedar
memberikan jaminan rasa keberhagaan diri
yang bersifat intrapersonal. Agama sebagai
identitas sosial juga dapat memenuhi
kebutuhan individu akan belongingness.
rasa kepercayaan diri dan keberhargaan diri
yang bersifat  transendental  ketika
menghadapi situasi ketidakpastian
(Ysseldyk, et al., 2010).

Penelitian ini tidak hanya melihat dari satu
sisi  mengenai  bagaimana individu
menyatukan dirinya dengan identitas sosial
agama saja, atau hanya dari sisi bagaimana
identitas agamanya mungkin membuatnya
mengalami Rejection Sensitivity.
Penggabungan antara pengukuran identitas
sosial dan Rejection Sensitivity berbasis
agama, bertujuan untuk melihat gambaran
bagaimana derajat identifikasi individu
terhadap identitas sosialnya, berinteraksi
dengan bagaimana individu meyakini
penolakan sosial terhadap identitas yang
dipegang teguh olehnya.

Meskipun ada konsekuensi-konsekuensi
positif yang dapat terjadi apabila kontak
antarkelompok berhasil, namun, terdapat
pula posibilitas konsekuensi negatif jika
kontak antarkelompok tidak berhasil.
Seperti yang sudah dijelaskan sebelumnya,
rejection sensitivity merupakan respon
yang muncul ketika kontak antarkelompok
justru  menimbulkan persepsi ancaman
terhadap identitas sosial yang dimiliki
anggota in-group oleh anggota out-group.
Mengingat kekuatan agama sebagai
identitas sosial yang sangat rentan
menimbulkan respon perasaan tertolak,
penelitimenjadikan skenario
ketidakberhasilan kontak antarkelompok,
dalam merumuskan hipotesis penelitian ini.

Rumusan Masalah

Rumusan masalah dari penelitian ini
adalah “Apakah pada mahasiswa beragama
minoritas, tingkat identitas sosial agama
mempengaruhi  sensitivitas  terhadap
penolakan berbasis agama?”



Psychopreneur Journal, 2018, 2(1): 19-29
ISSN 2598-649X cetak / ISSN 2598-6503 online

Tujuan Penelitian

Untuk mengetahui apakah identitas sosial
agama pada mahasiswa beragama
minoritas  mempengaruhi  sensitivitas
terhadap penolakan berbasis agama.

Hipotesis

Ada pengaruh identitas sosial agama
terhadap  rejection  sensitivity pada
mahasiswa beragama minoritas. Artinya,
derajat identitas sosial agama yang dimiliki
individu diduga berkontribusi terhadap
pengalaman rejection sensitivity yang
dipersepsikannya.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan
kuantitatif dengan metode regresi berganda

bertahap (hierarrchical multiple
regression), untuk mengetahui
perbandingan  model  regresi  yang
signifikan mempengaruhi variabel

tergantung rejection sensitivity.

Skala Rejection Sensitivity yang digunakan
di penelitian ini adalah modifikasi dari
skala Rejection Sensitivity berbasis Ras
oleh Mendoza-Denton, et al. (2002). Skala
Rejection Sensitivity terdiri dari 8 aitem
yang berupa situasi-situasi  konkret
sehingga individu dapat seolah- olah
mengimajinasikan dirinya berada dalam
situasi tersebut.

Pada studi ini, peneliti memutuskan untuk
mereplikasi langkah pengembangan skala
oleh Mendoza-Denton, et al. (2002) dengan
melakukan sesi Focus Group Discussion
(FGD) dengan total partisipan sejumlah 5
orang, berdurasi 60 menit.

Partisipan ~ yang  mengaku  pernah
mengalami diminta menceritakan situasi
pengalamannya tersebut. Diskusi
dilanjutkan dengan pertanyaan terbuka
untuk semua partisipan, di situasi mana saja
mereka khawatir akan merasa direndahkan,
ditinggalkan, atau merasa berbeda dari
mahasiswa lain karena agama mereka.
Lalu, partisipan diminta untuk
menyampaikan pikiran atau perasaan

mereka saat berada di situasi tersebut, guna
mengecek apakah respon afektif kognitif
yang dialami benar-benar sesuai dengan
karakter respon Rejection Sensitivity.

Dari hasil FGD, dirumuskan situasi-situasi
yang memungkinkan partisipan mengalami
Rejection Sensitivity berbasis identitas
agamanya dan akan dijadikan aitem-aitem
simulasi situasi pada skala. Setiap aitem
akan membutuhkan 2 respon, yaitu
Rejection  Concern  dan  Rejection
Expectancy. Masing-masing respon berupa
pilihan 6 poin skala Likert (untuk respon
rejection concern berupa 1: Sangat tidak
khawatir dan 6: Sangat khawatir; untuk
respon unfavorable, vyaitu rejection
expectancy berupa 1: Sangat mungkin; 6:
Sangat tidak mungkin.

Skor masing-masing aitem didapatkan
dengan cara mengkalikan respon rejection
concern dengan rejection expectancy
dengan alasan keduanya merupakan
komponen interaksional antara respon
afektif (concern) dan kognitif (expectancy).
Skor final Rejection Sensitivity didapatkan
dengan menjumlahkan seluruh skor setiap
situasi, lalu dibagi dengan kesembilan
situasi dalam kuesioner. Semakin tinggi
skor Rejection Sensitivity, semakin tinggi
seorang individu merasa mengalami
penolakan karena identitas sosial agama
yang dimilikinya.

Skala modifikasi Rejection sensitivity
terdiri dari 8 aitem dengan nilai CITC
(Corrected Item Total Correlation) antara
.514 sampai dengan .662 dengan Cronbach
Alpha sebesar .833. Dengan demikian
Skala  Rejection  Sensitivity  dapat
dinyatakan valid dan reliabel.

Skala Identitas Sosial yang digunakan di
penelitian ini merupakan modifikasi skala
identitas sosial oleh Cameron (2004)
dengan menyesuaikan kata “in group” di
skala asli identitas sosial dengan agama
masing-masing partisipan penelitian (e.g
sebagai orang Islam, dengan orang Buddha
lainnya). Setelah melalui tiga tahap uji
coba, skala identitas sosial secara

Pengaruh Agama Sebagai ldentitas Sosial ... 22



Psychopreneur Journal, 2018, 2(1): 19-29
ISSN 2598-649X cetak / ISSN 2598-6503 online

keseluruhan terdiri dari 10 aitem dengan
validitas dan reliabilitas yang baik (o=
.778; CITC: .327 s/d .570). Masing-masing
aitem memiliki pilihan respon berupa 4
poin skala Likert (1: Sangat Tidak Setuju;
4: Sangat Setuju).

Berbagai penelitian menjelaskan berbagai
fenomena yang mungkin mempengaruhi
proses interaksi identitas sosial dan
rejection sensitivity pada konteks kontak
lintas kelompok. Di antaranya adalah
berdasarkan sudut pandang hipotesis
kontak (Allport, 1954), pengembangan self
expansion (Aron, Mashek, & Aron 2004),
aktivasi dimensi perilaku sosial dalam
religiusitas, pengaruh proporsi dan sikap
antarkelompok pada anggota identitas
minoritas  (Barlow, et al., 2013),
kompleksitas ciri diskriminatoris (Hogg, et
al.,1995), serta latar belakang akademik
dan perannya dalam pembentukan skema
sosial (Zeromskyte & Woagner, 2016;
Gumilang, 2016). Oleh karena itu penulis
berupaya mengoperasionalkan seluruhnya
dalam bentuk variabel-variabel
demografis.

Penelitian ini melibatkan 195 mahasiswa
beragama minoritas di salah satu
universitas swasta di Surabaya sebagai
representasi penganut Islam, Hindu, dan
Buddha, serta satu universitas negeri di
Malang sebagai representasi penganut
Kristen dan Katolik.

Berikut adalah gambaran  distribusi
responden penelitian berdasarkan data
demografis.

Tabel 1
Distribusi Subjek Berdasarkan Data
Demografis

Aspek N (orang) %
Demografis
Jenis kelamin

Laki-Laki 68 34,9%
Perempuan 124 63,6%

23 Aisah & Yulianto

Tidak 3 1,5%
Mengisi
Agama
Islam 88 45,1%
Kristen 48 24,6%
Katolik 8 4,1%
Buddha 30 15,4%
Hindu 21 10,8%
Etnis
Jawa 83 42,6%
Tionghoa 52 26,7%
Minang 1 0,5%
Sunda 4 2,1%
Batak 17 8,7%
Madura 1 0,5%
Lainnya 32 16,4%
Tidglf 5 2,6%
mengisi
TOTAL 195 100%

HASIL DAN DISKUSI

Hasil analisis multiple hierarrchical
regression penelitian ini akan dijelaskan ke
dalam 4 sub diskursus. Pada poin pertama
akan dijelaskan mengenai analisis model
regresi sederhana antara identitas sosial
agama sebagai variabel prediktor terhadap
rejection sensitivity sebagai variabel
Kriterion. Sedangkan pada poin kedua akan
dijelaskan analisis regresi berganda
bertahap yang melibatkan juga variabel-
variabel demografis yang diinteraksikan
dengan variabel prediktor, identitas sosial
untuk melihat model yang paling tepat
signifikan memprediksi rejection



Psychopreneur Journal, 2018, 2(1): 19-29
ISSN 2598-649X cetak / ISSN 2598-6503 online

sensitivity.

Hasil analisis menggunakan metode
simple regression menunjukkan tidak ada
pengaruh identitas sosial terhadap rejection
sensitivity pada mahasiswa beragama
minoritas (F = 2.250, p = .135, NS).
Variabel prediktor identitas sosial juga
tidak memiliki  kontribusi  signifikan
terhadap rejection sensitivity sebagai
prediktor kriterion (f= -.108; p= .159, p>
0.05). Artinya hipotesis null penelitian ini
dapat dibenarkan.

Meski demikian, hasil analisis regresi
berganda bertahap dengan memasukkan
seluruh variabel demografis bersama-sama
dengan identitas sosial, menunjukkan
bahwa terdapat beberapa variabel yang
berkontribusi signifikan terhadap rejection
sensitivity.

Dari beberapa perbandingan model regresi,
penulis menemukan satu variabel supresor,
di mana kehadirannya tidak hanya
memiliki kontribusi beta yang signifikan
terhadap rejection sensitivity, tetapi juga
membuat model regresi menjadi signifikan
dan mengubah variabel prediktor utama
yaitu identitas sosial juga turut menjadi
signifikan. Variabel supresor ini adalah
variabel demografis kategori bidang studi
responden.

Tabel 2
Perbandingan Model Regresi Tahap 1 dan
2.
Langkah B SEB B sig.
Model 1
Constant 10.417 2.503 .000
Identitas -1.266 .713 -.131 077
Sosial
Model 2
Constant 9.019 2.545 001
Identitas -1.458 .709 -.151)* .041
Sosial
Kategori 1.298 .560 A71)*% 021
Bidang
Studi

Catatan: R?=.017 untuk model 1, AR? =

.029 untuk model 2 (p < .005). *p < .005.

Dari tabel di atas dapat dilihat bahwa model
kedua merupakan model regresi yang tepat
signifikan (the best fit model) memprediksi
rejection sensitivity. Model 2 juga telah
memenuhi seluru analisis uji asumsi
dilakukan dengan menganalisis model
regresi model 2, meliputi uji tipe variabel
dan non-zero variance, uji eror independen
(Durbin-Watson: 1.795), uji
multikolinearitas (interprediktor r: .065
s/d.153., r < 0.90), uji homosedastisitas,
serta uji normalitas eror terdistribusi, dan
linearitas (Field, 2009).

Dependent Variable: RS_Ave

Iy

Regressien Standardized Residual

Frequency

Gambar 1. Histogram uj1 random eror terdistribusi
normal

Depandent Varable: RS_Ave

@ Re

Ragression Stanarrdre
-
=

Regressen Standarsized Prodcted Ve

Gambar 2. Scatterplot Regression Standardized Residual
terhadap Regression Standardized Predicted Value
memenuhi homeosedastisitas dan linearitas

Melalui penelitian ini, penulis hendak
menganalisis hubungan kausalitas agama
sebagai identitas sosial terhadap rejection
sensitivity. Hasil uji simple regression
yang menginteraksikan keduanya secara
langsung menunjukkan agama sebagai
identitas sosial tidak dapat memprediksi
rejection sensitivity. Beberapa diskursus
yang mungkin dapat menjelaskan hasil ini
adalah  sudut pandang  fenomena

Pengaruh Agama Sebagai ldentitas Sosial ... 24



Psychopreneur Journal, 2018, 2(1): 19-29
ISSN 2598-649X cetak / ISSN 2598-6503 online

pengalaman ekspansi diri dan kaitannya
dengan penurunan ketajaman deteksi
individu terhadap tanda penolakan, serta
adanya mekanisme pembentukan dual
identity sebagai mitigasi risiko bagi
kelompok minoritas dalam konteks kontak
lintas kelompok.

Sesuai dengan paradigma Hipotesis Kontak
(Allport,  1954), interaksi  kontak
antarkelompokberbeda dapat memfasilitasi
reduksi prejudis satu sama lain. Sebagai
konsekuensi dari penurunan prasangka
negatif terhadap anggota kelompok
berbeda, individu mungkin juga mengalami
proses relasi lintas kelompok yang positif
pula, bahkan hingga level pencapaian
ekspansi diri (Aron, et al., 2004). Ekspansi
diri merupakan  suatu  fenomena
eksperiensial di mana seseorang tidak lagi
memiliki ketajaman  kuat  dalam
membedakan klasifikasi ciri identitas
miliknya dan kawan lintas kelompoknya
(Page-Gould, et al., 2010), karena karakter
outgroup telah terasosiasi dengan karakter
identitas diri individu sendiri.

Adanya pencapaian pengalaman ekspansi
diri inilah yang memungkinkan individu
lebih tidak sensitif merasakan kecemasan
serta antisipasi akan penolakan dari
outgroup, sehingga tidak lagi secara
ekstrim  mengidentifikasi  keberadaan
tanda-tanda penolakan sebagai suatu
ancaman. Sesuai temuan dalam penelitian
ini bahwa meskipun persentase tertinggi
skor identitas sosial mahasiswa beragama
minoritas berada di level tinggi, tetapi
persentase  tertinggi  skor  rejection
sensitivity justru berada di level yang
rendah.

Ekspansi diri atau self expansion yang
dialami individu sangat mungkin berperan
dalam mempersempit jurang

diskriminatoris sosial antarkelompok yang
memicu gesekan sosial. Didukung oleh
Hogg, et al. (1995) yang menyatakan
bahwa  baik-buruknya  sifat  relasi
antarkelompok  dapat  mempengaruhi
derajat sense of competitiveness yang
dirasakan masing-masing in-group

25 Aisah & Yulianto

terhadap out-group. Identitas sosial agama
tidak serta merta secara langsung dapat
memprediksikan rejection sensitivity sebab
ada faktor pengalaman relasi lintas
kelompok yang apabila berkembang positif
dapat menjadi Kkatalis penting menuju
pencapaian self expansion dan pada
akhirnya, mencegah munculnya respon
rejection sensitivity.

Bagaimanapun, proses peleburan identitas
lintas kelompok ini tidak berarti individu
kehilangan keberakaran terhadap identitas
sosial in-group. Individu tidak harus
melepas genggaman yang kuat terhadap
identitas sosial agama masing-masing dan
tetap dapat mempertahankan well-being
yang diperoleh dari rasa aman
transendentalnya (Ysseldyk, et al., 2010).
Pengalaman positif bersama kawan lintas
kelompok di lingkungan universitas, bisa
jadi telah memberi ruang bagi individu
untuk mengembangkan dual identity yang
mempromosikan keberagaman relasional
(Mendoza-Denton & Page-Gould, 2008).

Sesuai paradigma self categorization,
individu  cenderung  mengembangkan
saliens kuat dengan identitas sosial yang
dapat memberinya rasa keberhargaan diri
positif guna mempertahankan sense of self
yang positif juga (Haslam, et al., 2000;
Fiske & Taylor, 2014). Namun, situasi
kontak  antarkelompok  menghadirkan

risiko-risiko  gesekan  sosial  karena
keberadaan  prejudis  dan  properti
diskriminatoris lintas kelompok,

menantang posisi aman rasa keberhargaan
diri yang diperoleh dari afiliasi dengan
identitas sosial. Oleh karena itu, baik in
group maupun out group menunjukkan
upaya mitigasi risiko untuk dapat tetap
bertanan di tengah tantangan relasi
antarkelompok, tanpa harus meninggalkan
persepsi glorifikasi terhadap identitas in-
groupnya, namun juga tidak menyulut
gesekan akibat derogasi terhadap identitas
out-group. Sehingga kelompok-kelompok
yang saling berkorespondensi  dapat
meminimalisir probabilitas in group nya
kehilangan keberhargaan di mata kelompok



Psychopreneur Journal, 2018, 2(1): 19-29
ISSN 2598-649X cetak / ISSN 2598-6503 online

lainnya.

Mekanisme yang dapat membantu anggota
ingroup ketika keberhargaan diri positif
tersebut menjadi sasaran ancaman dari
pihak outgroup adalah pembentukan dual
identity (Mendoza-Denton & Page-Gould,
2008). Dual identity ~ merupakan
manifestasi upaya negosiasi sosial untuk
mengkompensasi ketidaknyamanan,
ketegangan, dan kecemasan yang muncul
karena jurang perbedaan lintas kelompok.
Negosiasi sosial atau yang disebut oleh
Wagner dalam Zeromskyte dan Wagner
(2016) sebagai essence politic ini adalah
respon  perlindungan ingroup  untuk
mencegah meluasnya dampak destruktif
stereotipe  oleh  outgroup  terhadap
superioritas in-group nya di mata out-grup.
Alih-alih menunjukkan respon destruktif,
essence politic dilakukan dengan cara
melakukan penyesuaian fitur-fitur tertentu
dari” identitas in-group, dengan harapan hal
ini dapat menunjukkan bahwa pada
kenyataannya, stereotipe yang diberikan
oleh outgroup tidak sepenuhnya benar
(Zeromskyte & Wagner, 2016).

Reaksi  berupa upaya menegasikan
stereotipe agar kehadiran in-group lebih
dapat diterima, menunjukkan bahwa
identitas sosial bukanlah konstruk yang
kaku ketika diperhadapkan pada ancaman
situasi kontak lintas kelompok. Bukan
sebuah konstruk yang pasti memunculkan
rejection sensitivity yang bersifat destruktif
terhadap relasi antara in-group dan out-
group. Jika dianalisis menggunakan threat
management theory (Fiske, 2014), secara
alami, manusia berupaya untuk
mempertahankan sistem kepercayaan yang
memberikan makna dan tujuan bagi
kehidupannya, termasuk salah satunya
adalah identitas sosial agama. Namun di
sisi lain, secara alami, manusia memiliki
dorongan untuk bertahan hidup, termasuk
dalam konteks kultural (Greenberg dalam
Fiske, 2014). Tanpa kehilangan genggaman
untuk mempertahankan superioritas in-
group, mekanisme negosiasi sosial ini
menjadi upaya defensif yang penting,

terlebih bagi kelompok minoritas yang
memang rentan mengalami rejection
sensitivity, agar kehadirannya dapat paling
tidak lebih tidak terancam bahkan bisa
diterima di lingkungan sosial lintas
kelompok (Mendoza-Denton, et al., 2002;
Barlow, et al., 2013).

Temuan lain dari penelitian ini adalah
meskipun model regresi yang
mempertemukan langsung identitas sosial
dengan  rejection  sensitivity  tidak
signifikan,  hasil  analisis  multiple
hierarchical regression menyatakan ketika
variabel identitas sosial diinteraksikan
dengan variabel demografis kategori
bidang studi sebagai prediktor bersama-
sama, model regresi menjadi signifikan
memprediksi rejection sensitivity. Dengan
demikian, ada kemungkinan kategori
bidang studi merupakan faktor yang
memediasi antara variabel identitas sosial
agama dengan rejection  sensitivity.
Penelitian-penelitian sebelumnya memberi
penjelasan mengenai letak keterkaitan
antara latar belakang disiplin akademik
keterlibatan dalam radikalisme dan
fundamentalisme yang mana juga berawal
sebagai respon rejection sensitivity karena
krisis rasa aman akan identitas sosial
agamanya.

Dutton and Lynn (2014) menemukan,
rupanya individu dengan latarbelakang
akademik ilmu  pengetahuan  sosial
cenderung lebih neurotik daripada mereka
yang berlatarbelakang ilmu pengetahuan
alam. Artinya, ada kemungkinan lebih
tinggi bagi ilmuwan sosial untuk
mengalami karakter neuroticism yaitu
emosi negatif seperti kecemasan dan
depresi yang mempromosikan  ciri
antisipasi negatif rejection sensitivity.
Meski demikian, temuan Dutton juga
menyatakan bahwa neurotisisme ini
ternyata  tidak  memprediksi  sikap
fundamentalisme religius atau keterikatan
ekstrim  akan keyakinan agamanya.
Konsekuensinya, neurotisisme ini justru
termanifestasikan berupa kecenderungan
ilmuwan sosial untuk memiliki perspektif

Pengaruh Agama Sebagai Identitas Sosial ... 26



Psychopreneur Journal, 2018, 2(1): 19-29
ISSN 2598-649X cetak / ISSN 2598-6503 online

politik yang moderat.

Di sisi lain, temuan Saidi (dalam
Gumilang, 2016) mengungkapkan bahwa
di Indonesia sendiri, mahasiswa yang
mempelajari ilmu eksakta cenderung lebih
rentan direkrut ke dalam organisasi
pergerakan radikalisme dibandingkan
dengan mahasiswa ilmu sosial. Hal ini
bertentangan dengan tesis yang diajukan
Meisenberg dan Williams (2008) bahwa
ilmuwan  natural  science  memiliki
kecenderungan lebih mampu menganalisis
argumen bermuatan sesat pikir (fallacious
arguments), mempertanyakan perspektif
populer, dan memiliki cara pandang
pribadi yang lebih sentris dibandingkan
ilmuwan sosial.

Dari penjelasan di atas dapat disimpulkan
bahwa ilmuwan sosial dan pengetahuan
alam, keduanya memiliki cara yang
berbeda untuk membentuk bingkai berpikir
dalam  merespon lingkungan sosial.
Meskipun pandangan dari Dutton and
Lynn (2014), Gumilang (2016), serta
Meisenberg dan William (2008) terlihat
saling bertolak belakang, ketiganya
menegaskan bahwa kategori bidang studi
yang menjadi latar belakang individu,
dapat mempengaruhi proses pembentukan
perspektif individu termasuk dalam
membentuk keberakaran dengan identitas
agamanya dan merespon pengalaman
penolakan sosial berbasis agama.

Didukung dengan hasil analisis tambahan
bahwa baik mahasiswa sains maupun non
sains dalam  penelitian ini  tidak
menunjukkan perbedaan signifikan pada
skor identitas sosial, tetapi memiliki
perbedaan signifikan dalam skor rejection
sensitivity. Artinya, mungkin memang
secara pembentukan keterikatan dengan
identitas in-group, kedua kategori bidang
studi  memiliki karakter-karakter yang
memungkinkan mereka tetap
mengembangkan sudut pandang moderat.
Tetapi dalam hal merespon ancaman
terhadap identitas sosialnya, bisa jadi
sesuai penjelasan sebelumnya, kedua
kategori bidang studi, masing-masing

27 Aisah & Yulianto

memiliki mekanisme  pembentukan
persepsi yang berbeda.
SIMPULAN

Berdasarkan  hasil  penelitian  yang
dilakukan, diperoleh kesimpulan bahwa
tidak ada pengarun agama  sebagai
identitas  sosial  terhadap  rejection
sensitivity pada mahasiswa beragama
minoritas (F = 2.250, p = .135, NS).
Ditemukan variabel supresor Kategori
Bidang Studi bersama variabel independen
agama sebagai identitas sosial, menjadikan
model regresi  berganda  signifikan
memprediksi rejection sensitivity (F(1,2)
= 4.307, p =.015, p < .005, R?= .046).
Artinya, latar belakang disiplin bidang
studi berkontribusi dalam proses interaksi
antara agama sebagai identitas sosial
dengan rejection sensitivity berbasis agama
pada mahasiswa beragama minoritas.

REFERENSI

Allport, G.W. (1954). The nature of
prejudice. Reading, MA: Addison-Wesley.

Aron, A.P., Mashek, D.J., & Aron, E.N.
(2004). Handbook of Closeness and
Intimacy. New Jersey: Lawrence Erlbaum
Associates, Inc.

Barlett, B. Donald Trump and Reverse
Racism (2016, Februari 1). SSRN. Diunduh
dari https://ssrn.com/abstract=2726413 (7
Mei 2017).

Barlow, F.K., Sibley, C.G., & Hornsey,
M.J. (2012). Rejection as a call to arms:
Inter- racial hostility and support for
political action as outcomes of race-based
rejection in majority an minority groups.
British Journal of Social Psychology, 51,
167-177. DOl: 10.1111/5.2044-
8309.2011.02040.x.

Center for Religious and Cross-Cultural
Studies (CRCS) Team, Sekolah Pasca
Sarjana, Universitas Gadjah Mada. (2015).
Tolikara, idul fitri 2015: Tentang konflik


https://ssrn.com/abstract=2726413

Psychopreneur Journal, 2018, 2(1): 19-29
ISSN 2598-649X cetak / ISSN 2598-6503 online

agama, mayoritas-minoritas  dan
perjuangan tanah damai. Diunduh dari:
http://crcs.ugm.ac.id/news/3511/tolikara-
idul-fitri-2015-tentang-konflik-agama-
mayoritas-minoritas-dan-perjuangan-
tanah-damai.html. 26 Februari 2017
(14:25).

Cameron, J.E. (2004). A three-factor model
of social identity. Self and Identity, 3(3),
239-262.

Downey, G., & Feldman, S. 1. (1996).
Implications of rejection sensitivity for
intimate  relationships.  Journal  of
Personality and Social Psychology, 70,
1327-1343.

Dutton, E., & Lynn, R. (2014). Regional
differences in intelligence and their social
and economic correlates in Finland.
Mankind Quarterly, 54, 3.

Estrada, M.A.R., & Koutronas, E. (2016).
Terrorist  attack  assessment:  Paris
November 2015 and Brussels March 2016.
Journal of Policy Modeling (2016),1-19.
DOl:

http://dx.doi.org/10.1016/j.jpolmod.2016.0
4.001.

Field, A. (2009). Discovering Statistic
Using SPSS Third Edition. London: Sage
Publications.

Fiske, S.T., & Taylor, S.E. (2014). Social
Cognition from Brains to Culture (2nd ed.).
London: Sage Publications, Ltd.

Gumilang, P. Radikalisme Ideologi
Menguasai Kampus (2016, Februari 18).
CNN Indonesia. Diunduh dari
http://www.cnnindonesia.com/nasional/20
160218193025-12-111927/radikalisme-
ideologi-menguasai-kampus/ (1 Mei
2017).

Hikam, M.A.S. (2016). Deradikalisasi:
Peran Masyarakat Sipil Indonesia
Membendung Radikalisme. Jakarta:

Penerbit Buku Kompas.

Hogg, M. A, Terry, D. J., & White, K. M.
(1995). A tale of two theories : A critical
comparison of identity theory with social
identity  theory. Social  Psychology
Quarterly, 58(4), 255-269.

Johnson, D.W., & Johnson, F.P. (2009).
Joining Together : Group Theory and
Group Skills (10" ed.).Upper Saddle River:
Pearson Education, Inc.

Meisenberg, G., & Williams, A. (2008).
Are acquiescent and extreme response
styles related to low intelligence and
education?. Personality and Individual
Differences, 44(7), 1539-1550.

Mendoza-Denton, R., Downey, G., Purdie,
V.J., & Pietrzak, J. (2002). Sensitivity to
status based rejection: Implications for
African-American students college
experience. Journal of Personality and
Social Psychology, 83(4), 896- 918.

Mendoza-Denton, R., & Page-Gould, E.
(2008) Can cross-group  friendships
influence minority students well-being at
historically white unviersities?.
Psychological Science, 19(9), 933-939

Ozyurt, S.S. (2009). Living Islam in non-
muslim spaces: How religiosity of Muslim
immigrant women affect their cultural and
civic integration in ~ western host
society.

Page-Gould, E., Mendoza-Denton, R.,
Alegre, JM., & Siy, J.O. (2010).
Understanding the impact of cross- group
friendship on interactions with novel
outgroup members. Journal of Personality
and Social Psychology, 98(5), 775-793.

The politics of taking offence; banyan.
(2016, December 24). The Economist.
Diunduh dari:
https://search.proquest.com/docview/1851
927543%accountid=25704

Pengaruh Agama Sebagai ldentitas Sosial ... 28


http://crcs.ugm.ac.id/news/3511/tolikara-%20idul-fitri-2015-tentang-konflik-agama-%20mayoritas-minoritas-dan-perjuangan-%20tanah-damai.html
http://crcs.ugm.ac.id/news/3511/tolikara-%20idul-fitri-2015-tentang-konflik-agama-%20mayoritas-minoritas-dan-perjuangan-%20tanah-damai.html
http://crcs.ugm.ac.id/news/3511/tolikara-%20idul-fitri-2015-tentang-konflik-agama-%20mayoritas-minoritas-dan-perjuangan-%20tanah-damai.html
http://crcs.ugm.ac.id/news/3511/tolikara-%20idul-fitri-2015-tentang-konflik-agama-%20mayoritas-minoritas-dan-perjuangan-%20tanah-damai.html
http://dx.doi.org/10.1016/j.jpolmod.2016.0
http://www.cnnindonesia.com/nasional/20

Psychopreneur Journal, 2018, 2(1): 19-29
ISSN 2598-649X cetak / ISSN 2598-6503 online

Ysseldyk, R., Matheson, K., & Anisman,
H. (2010). Religiosity as identity: Toward
an understanding of religion from a social
identity perspective. Personality and Social
Psychology Review, 14(1), 60-70. DOI:
10.1177/1088868309349693

Zeromskyte, R., & Wagner, W. (2016).
When a majority becomes a minority:
Essentialist intergroup stereotyping in an
interved power differential.  Culture
Psychology, 0(0), 1-20.

29 Aisah & Yulianto



