
CALATHU: Jurnal Ilmu Komunikasi
Volume 2, Nomor 1, Februari 2020:

59 CALATHU: Jurnal Ilmu Komunikasi     Volume 2, Nomor 1, Februari 2020

Skena “Teras Kolektif”: Dinamika Kolektiva  
dan Resistensi Musik Mahasiswa

Justito Adiprasetio¹, Annissa Winda Larasati2
Departemen Komunikasi Massa, Universitas Padjadjaran 

Jl. Raya Bandung Sumedang KM 21, Jatinangor 45363 
¹justito.adiprasetio@unpad.ac.id, ²anisawindalarasati@gmail.com

ABSTRAK: Teras Kolektif adalah sebuah kolektif musik yang aktif di Jatinangor, mengusung semangat punk 
dan budaya Do It Yourself. Namun berbeda dengan skena punk lainnya, Teras Kolektif tidak memikul beban 
esensialis yang selalu patuh pada puritanisme musik dan standar identitas lainnya. Skena Teras Kolektif mun-
cul dari kecemasan mahasiswa yang menginginkan ruang di mana bingkai moralitas “kuno” tidak mengikat 
mereka. Kajian ini mengandalkan etnografi partisipatif sebagai metodologi dengan tujuan menangkap dina-
mika dan berbagai pola perilaku Teras Kolektif. Teknik pengumpulan data juga diperkuat dengan wawancara 
mendalam terhadap 18 subjek yang terdiri dari aktor maupun yang bersinggungan langsung dengan kegiatan 
Teras Kolektif. Temuan penelitian ini adalah Teras Kolektif merupakan ruang publik mahasiswa, di mana tidak 
hanya musik, melainkan juga tempat diskusi dan pendidikan politik berlangsung. Teras Kolektif juga berhasil 
menjadi ruang pertukaran wacana antara mahasiswa di berbagai kampus. Ada hal-hal yang perlu dievaluasi 
Teras Kolektif sebagai kolektif progresif: karakter hiper-maskulin yang berisiko merusak semangat yang di-
usungnya, juga terkait dengan regenerasi Teras Kolektif untuk mempertahankan eksistensi dan konsistensinya 
ke depan. 
Kata kunci: resistansi, skena, kolektif, Teras Kolektif, punk

ABSTRACT: Teras Kolektif is a music collective that is active in Jatinangor, carrying the spirit of punk and the 
culture of Do It Yourself. But unlike other punk scenes, Teras Kolektif does not carry the essentialist burden 
which is always obedient to the puritanism of music and other identity standards. Teras Kolektif scene arises 
from the anxiety of students who want a space where a frame of “old-fashioned” morality does not tie them 
up. This study relies on participatory ethnography as a methodology, with the aim of capturing the dynamics 
and various behavioral pattern of the Teras Kolektif. Data collection techniques were also strengthened by 
in depth interviews with 18 subjects consisting of actors as well as those who intersected directly with Teras  
Kolektif activities. The findings of this study are that the Teras Kolektif is a student public sphere, where not 
only music is mixed, but also where political discussion and education take place. Teras Kolektif also succeeded  
in becoming a space for discourse exchange between students on various campuses. There are things that 
need to be evaluated by Teras Kolektif as a progressive collective: the hyper-masculine character that is at risk 
of damaging the spirit that they carry, also related to the regeneration of the Teras Kolektif to maintain its 
existence and consistency going forward.
Keywords: resistance, scene, collective, Teras Kolektif, punk

59-72



60CALATHU: Jurnal Ilmu Komunikasi      Volume 2   Nomor 1,   Februari 2020

PENDAHULUAN
Bandung adalah kota kosmopolitan tempat 
pertemuan anak-anak muda yang mencoba 
membangun identitas hasil dari interaksi antara 
lokalitas dan globalitas (Martin-Iverson, 2014). 
Bukan hanya sebagai tempat interaksi pemuda-
pemudi yang melanjutkan studi di bangku perguruan 
tinggi dengan beban kebudayaan daerah asal yang 
dipanggul di pundak masing-masing, Bandung 
merupakan kota yang mendapatkan pengaruh 
sangat kuat dari globalisasi (Luvaas, 2009). Hal 
yang dapat tercermin tidak hanya dari munculnya 
berbagai produk kebudayaan populer yang beragam 
dan silih berganti di Bandung, namun juga tercermin 
dengan berkembangnya subkultur punk, metal 
dan underground, juga bermunculannya kolektiva  
musik yang dibangun dengan asas kemandirian 
atau DIY Ethic (Do It Yourself – Lakukan sendiri). 
Pada satu sisi globalisasi yang pada dasarnya 
membonceng laju modernisasi dan kapitalisme 
membawa berbagai risiko atas peradaban manusia, 
namun di sisi lain, globalisasi juga memungkinkan 
bersemainya subkultur yang memiliki potensi 
kekuatan untuk menunjukkan resistennya terhadap 
laju modernisasi dan kapitalisme tersebut (Hebdige, 
2013). Keberadaan kolektiva-kolektiva musik 
yang diasaskan pada semangat punk membawa 
semangat yang sama sekali berseberangan dengan 
visi kapitalisme yang sangat individualistik.

Kolektiva1 adalah kelompok yang memiliki 
rasa solidaritas karena berbagai nilai bersama, dan 
memiliki rasa untuk menunaikan kewajiban moral 
tertentu. Kolektiva berbeda dengan kelompok 
biasa, karena tidak selalu berinteraksi dengan pola 
yang telah mapan (Calhoun [ed], 2017). Pada kasus 
kolektiva-kolektiva musik di Bandung, interaksi 
antara satu sama lain, antara kolektiva maupun 
individu di dalamnya bekerja sangat dinamis. 
Kultur kolektiva di Bandung sendiri sudah berumur 
panjang, sejak tahun 1994 misalnya sudah ada 
panggung punk yang memiliki sifat “proto show”, 
dilanjutkan dengan pentas punk di era Gor Saparua 
90-an sampai 2000-an, hingga era PI Punk Collective 
yang merupakan wujud keterbelahan dengan grup 
musik metal underground, yaitu Ujung Berung Rebel. 

PI Punk Collective mengambil jalan berbeda dengan 
Ujung Berung Rebel, di mana PI Punk Collective pada 
awalnya adalah sebagian band punk yang menolak 
untuk tampil di area militer, tempat panggung 
acara musik Bandung Berisik diselenggarakan. PI 
Punk Collective juga menolak sponsor yang berasal 
dari korporasi mapan, bagi mereka musik sudah 
semestinya diusung dengan semangat independensi 
(Prasetyo, 2017). 

Setelah era PI Punk Collective, semangat 
kolektiva sempat mengalami kemunduran. Baru 
para periode 2010-an bermunculan kolektiva-
kolektiva lain di akar rumput yang walaupun tumbuh 
dan bergerak secara sporadis, mencoba tetap 
berjejaring satu sama lain.  Salah satu kolektiva 
yang mencoba meneruskan jalan tersebut adalah 
Teras Kolektif. Dimotori mahasiswa yang berasal 
dari Universitas Padjadjaran (UNPAD), Teras Kolektif 
mencoba membangun semangat punk dengan 
asas kemandirian, mengamalkan DIY Ethics serta 
mencoba menciptakan narasi alternatif berhadapan 
dengan narasi dominan.

Dalam kacamata Gramscian, apa yang 
dilakukan oleh Teras Kolektif dan kolektiva lain 
merupakan wujud resistensi terhadap hegemoni 
dominan. Teras Kolektif memulai mobilisasi yang 
dimulai dalam skala kecil untuk berlawan terhadap 
kekuasaan suprastruktur negara (Gramsci, 2008). 
Kang (2013) misalnya menyebutkan gerakan sosial—
counter hegemony—adalah upaya substansial untuk 
menantang struktur hegemoni saat ini.  Sebagai 
sebuah gerakan sosial, Teras Kolektif mencoba 
menginisiasi mobilisasi sosial melalui musik dan 
ragam diskusi. Sama dengan kolektiva lain, Teras 
Kolektif memiliki tempat untuk tempat mereka 
“nongkrong”, yang terletak di selasar atau teras salah 
satu gedung di FIKOM UNPAD. Teras sebagai ruang 
secara resiprokal membentuk identitas mereka yang 
sering nongkrong di sana oleh mereka yang berada di 
luar, yaitu “anak-anak Teras”. Teras menjadi tempat 
mereka berdiskusi dan merencanakan panggung 
musik. 

Pada dasarnya, kolektiva musik tak 
terkecuali Teras kolektif merupakan ruang sosial 
sekaligus politis. Ruang yang tak dapat dilihat dalam 
dimensi place atau ruang fisik, namun merupakan 
ruang imajiner yang memiliki keterikatan dengan 
relasi dan realitas sosial di dalamnya.  Mengikuti 
konsep Lefebvre (1991), bahwa ruang (sosial) selalu 

Justito Adiprasetio, Annissa Winda Larasati

1Kolektiva adalah terminologi yang sering digunakan di skena 
musik untuk menunjuk kelompok atau komunitas yang 
berkegiatan secara sukarela dan swadaya bersama.



61 CALATHU: Jurnal Ilmu Komunikasi      Volume 2   Nomor 1,   Februari 2020

merupakan produk (sosial)— (social) space is a 
(social) product. Ruang (sosial) tidak dapat muncul 
secara acak dan spontan, namun merupakan hasil 
atau implikasi dari keberadaan bangunan realitas 
sosial (Lefebvre, 1991). Teras Kolektif menjadi 
ruang tempat di mana komunitas tersebut menjalin 
percakapan, bertukar wacana, dan membangun 
kesadaran politik. 

Teras Kolektif sebagai komunitas 
mengambil jalan yang agak berbeda dengan 
kolektiva punk lain di kota Bandung yang 
cenderung puritan, dan terus mempertahankan 
permainan nada khas musik punk yang terdengar 
mentah. Komunitas punk secara historis biasanya 
dipengaruhi oleh empat unsur utama yaitu musik, 
fesyen, tongkrongan, dan pergerakan (pemikiran) 
(Thompson, 2004). Anggota-anggota TKolektif tidak 
secara dogmatis mengikuti pakem-pakem musik 
punk dan fesyen punk. Teras Kolektif sangat terbuka 
pada berbagai jenis musik dari yang keras seperti 
hardcore punk, underground, metal, bahkan juga 
rap dan surf.  Apa yang diamini oleh Teras Kolektif 
adalah musik harus bersifat universal dan dalam 
universalitas itu tetap dapat diselipi atau bahkan 
mengemban beban perlawanan. Begitupun dengan 
fashion, tanpa terjebak dalam identitas busana punk 
seperti jaket lusuh yang dipenuhi emblem dan duri-
duri, sepatu boots Dr. Martens, celana panjang ketat, 
spike (gelang berjeruji) di tangan dan rambut tajam 
yang bergaya mohawk, walaupun semua anggota 
Teras Kolektif cenderung menyukai pakaian hitam, 
mereka tidak membawa identitas semacam itu. Hal 
yang menjadi landasan utama bagi penggiat Teras 
Kolektif adalah dua poin terakhir yang dijabarkan 
Thompson (2004) sebagai unsur utama punk, yaitu 
tongkrongan sebagai wujud kekeluargaan dan 
pergerakan yang merupa dalam berbagai kegiatan 
musik dan diskusi yang diselenggarakan Teras 
Kolektif serta praktik keseharian. 

Artikel ini berupaya mengelaborasi 
bagaimana lahirnya dan dinamika skena Teras 
Kolektif dalam bermusik dan berkegiatan, termasuk 
interkoneksinya dengan komunitas musik lain di 
Bandung dan Jabotabek, serta manifestasi resistensi 
dalam berbagai praktik kultural yang melekat di 
dalamnya. Studi tentang relasi antara budaya 
anak muda dan musik khususnya yang berkaitan 
dengan praktik resistensi di era kontemporer telah 
banyak dilakukan (James & Walsh, 2015; Prasetyo, 

2017; Martin-Iverson, 2012; Martin-Iverson, 
2014; Beighey & Unnithan, 2006; Laughey, 2006), 
begitupun dengan analisis yang bersifat retrospektif 
(Bartie & Fraser, 2017; Napolitano, 2014). Musik 
dan skena yang menjadi latar di mana musik itu 
tumbuh pada dasarnya merefleksikan kekuatan 
sosial dan relasi kuasa yang ada (Rose, 1995). Kita 
dapat memahami lebih jauh tentang dunia kita dan 
berbagai upaya untuk mengubahnya dengan melihat 
dan mempelajari pergerakan musik (Martinez, 1993; 
Walser 1995).

Artikel ini mengikuti Martin-Iverson (2014) 
menggunakan istilah “scene” untuk menunjuk 
sasana di mana wacana musik bekerja. Hal tersebut 
juga dipertimbangkan untuk mengikuti istilah yang 
kerap digunakan oleh pelaku musik di Bandung 
untuk menunjuk ruang sosial yang berkaitan dengan 
genre tertentu. Martin Iverson (2014) menjelaskan 
bahwa term skena sangat fleksibel dan memiliki akar 
penggunaan pada genre punk hardcore. Penggunaan 
term skena kemudian meluas dan tidak terlalu 
tertikat kepada punk hardcore, juga folk, ‘rock and 
roll’ dan seterusnya, hingga bahkan menciptakan 
sebutan “anak skena” sebagai identitas juga bahkan 
ejekan untuk mereka yang berada di dalam ruang 
sosial musik Bandung. Konsep skena sendiri juga 
telah digunakan dalam studi musk popular untuk 
menangkap dimensi spasial produksi musik dan 
praktik sosial terkait, Straw (1991) mendefinisikan 
skena dengan “ruang budaya di mana berbagai 
praktik musikal hidup berdampingan, berinteraksi 
satu sama lainnya dalam berbagai proses 
diferensiasi, dan sesuai dengan lintasan perubahan 
dan pemupukan silang yang bervariasi.” Definisi 
Straw (1991) terhadap skena tersebut sejalan 
dengan elaborasi Levebfre terkait produksi ruang 
(sosial) (Lefebvre, 1991) bagaimana tindakan sosial 
yang dilakukan oleh subjek-subjek di dalamnya yang 
memberikan makna terhadap ruang spasial.

METODOLOGI
Data dalam penelitian ini dikumpulkan dari riset 
lapangan yang berlangsung di antara 2018-2019. 
Penelitian ini menggunakan etnografi partisipatoris 
untuk menangkap dinamika dan berbagai gejala 
perilaku dalam kegiatan keseharian komunitas 
Teras Kolektif dan pada berbagai agenda acara Teras 

Justito Adiprasetio, Annissa Winda Larasati



62CALATHU: Jurnal Ilmu Komunikasi      Volume 2   Nomor 1,   Februari 2020

Kolektif: musik maupun acara diskusi dan pemutaran 
film. Penggunaan etnografi dalam penelitian ini 
diharapkan dapat membuat desain riset penelitian 
ini lebih fleksibel (Silverman 2004). 

Etnografi partisipatoris yang diterapkan 
dalam riset ini akan berupaya menghilangkan 
kriteria kredensial atau otoritas peneliti, tujuannya 
untuk menghilangkan “properti posisi” (Collins, 
1979) yang apabila dalam penelitian konvensional 
berisiko menciptakan praktik monopoli produksi 
pengetahuan karena status kepakaran dan otoritas 
subjek peneliti (Thomas, 2013). Penelitian ini 
berupaya menghindari apa yang dijelaskan oleh 
Bourdieu dan Passeron (1977), bagaimana otoritas 
pedagogis ilmu pengetahuan memiliki kekuatan 
untuk membekukan makna kultural tertentu, 
sehingga berpotensi melenyapkan polyvocality 
(Saukko, 2010). 

Penelitian ini juga menggunakan 
wawancara mendalam sebagai bagian dari metode 
pengumpulan data. Narasumber yang diwawancarai 
terdiri dari 8 anggota komunitas Teras Kolektif, 1 
fotografer yang beberapakali memotret kegiatan 
Teras Kolektif, 6 orang yang hampir selalu datang 
dalam acara Teras Kolektif namun bukan merupakan 
bagian dari komunitas Teras Kolektif, 1 mantan 
pemimpin redaksi majalah musik kampus FIKOM, 
Gila Nada, dan 2 anggota Band yang pernah menjadi 
pengisi acara kegiatan Teras Kolektif. Semua 
narasumber pada dasarnya mengenal satu dengan 
lainnya dengan tingkat keakraban yang berbeda. 

Setelah data dari wawancara terkumpul, 
pertama hasil wawancara tersebut melalui proses 
transkripsi berlapis: pertama dilakukan secara 
verbatim, lalu disesuaikan dengan Bahasa Indonesia 
yang lebih universal. Pada tahapan berikutnya, hasil 
wawancara dipilah berdasarkan tema dan temuan 
untuk menemukan kesamaan maupun kontradiksi 
atas informasi yang didapatkan dari masing-masing 
narasumber.

PEMBAHASAN
Pada Awalnya adalah Skena Kolektif 
Periode 1990-an adalah awal di mana budaya 
popular meledak di Indonesia, tak terkecuali 
dengan mulai menapaknya genre-genre musik keras 

seperti hardcore punk dan musik underground 
atau alternatif lainnya. Hal tersebut tidak bisa tidak 
dipengaruhi secara signifikan akibat deregulasi 
media yang terjadi dalam lingkup politik di Indonesia 
pasca gelombang reformasi 1998, juga terutama 
peningkatan kelas menengah urban yang menyeret 
praktik globalisasi selera (Heryanto, 1999; Baulch, 
2002; Sen and Hill, 2000). 

Keberadaan kelas menengah urban adalah 
fondasi yang memungkinkan terjadinya infiltrasi 
musik dan budaya yang sebelumnya terlebih dahulu 
populer di negara (Baulch, 2002). Infiltrasi musik 
punk di Indonesia misalnya disebabkan oleh interaksi 
langsung dengan komunitas punk di Amerika, selain 
juga disebabkan tak sedikit individu yang pernah 
ke luar negeri. Generasi pertama punk pertama 
tersebut mendapatkan akses langsung pada sumber-
sumber punk, seperti piringan hitam, kaset, majalah, 
literatur, dan aksesoris. Hanya mereka yang berasal 
dari kelas menengah atas yang mampu memiliki 
aksesibilitas terhadap produk kebudayaan dari luar 
tersebut (Karib, 2007). Berkembangnya komunitas 
punk juga berhutang besar terhadap keberadaan 
kelas menengah, lahirnya generasi pertama punk 
yang terepresentasi oleh dari munculnya kolektif-
kolektif seperti Anti Septic, Young Offender (Y.O), 
South Sex (S.S) dan South Primitive (S.P) pada 
periode 90 hingga 95 adalah. Periode 1995 hingga 
2001, di Jakarta muncul kontestasi identitas punk 
antara mereka yang berusaha politis, dan mereka 
yang menonjolkan identitas punknya. Mereka 
yang tenggelam dalam identitas punk, menurut 
Wallach (2008) adalah komoditas impor dan 
budaya konsumerisme global, mereka melakukan 
praktik mimesis atau peniruan tanpa benar-benar 
memahami dimensi ideologi yang dibawa oleh punk 
itu sendiri.

Pada periode yang hampir bersamaan, di 
Bandung juga bermunculan kolektiva. Salah satunya 
adalah Riotic yang berjejaring dengan komunitas 
punk di seluruh dunia, dan saling bertukar referensi 
tentang anarkisme. Pada tahun menjelang reformasi, 
punk tidak hanya merupakan representasi skena 
musik namun merupakan representasi pergerakan 
sosial yangt sangat aktif. Pada tahun 1998 komunitas 
punk di Bandung membentuk Front Anti-Fasis 
(FAF) yang juga ambil bagian dalam demonstrasi 
menumbangkan rezim Orde Baru (Pickles, 2007). 
Sama dengan yang terjadi di Bandung, komunitas 

Justito Adiprasetio, Annissa Winda Larasati



63 CALATHU: Jurnal Ilmu Komunikasi      Volume 2   Nomor 1,   Februari 2020

punk di Jakarta juga turut serta berbareng-bergerak 
bersama dengan Pergerakan Kaum Miskin Kota 
dan LSM-LSM turut ambil bagian berdemonstrasi 
dan bergerak untuk merongrong kekuasaan Orde 
Baru menjelang reformasi (Karib, 2007). Namun 
sayangnya hal tersebut tidak bertahan lama, pasca 
reformasi punk politik mengalami penurunan. Pasca 
tumbangnya rezim Soeharto seolah tidak ada lagi 
objek resisten yang layak bagi punk politik. Reformasi 
adalah puncak bagi punk anarko di Indonesia, 
perpaduan antara musik punk yang agresif, politik 
militan yang anarki serta meletupnya adrenalin 
kaum muda untuk melawan (Pickles, 2007).

Apa yang menjadi persamaan Antara skena 
musik di Jakarta dan Bandung, keduanya dibangun di 
atas kolektivisme dan membentuk apa yang disebut 
kolektiva: Dari, oleh, dan untuk kita bersama. 
Model kolektiva tersebut kemudian diwarisi pada 
periode-periode berikutnya oleh komunitas musik. 
Tak sedikit komunitas musik di Jakarta dan Bandung 
masih memberlakukan model yang sama, walaupun 
pada praktiknya tidak utuh, karena apa yang lenyap 
dari model kolektiva di skena musik tersebut adalah 
dimensi kesadaran politik. Di Jakarta misalnya, 
terdapat gigs yang cenderung apolitis dalam arti 
tidak merespon situasi politik di luar secara vulgar 
namun tampil sebagai panggung musik alternatif, 
seperti Thursday Riot, Bar Blues, Thursday Noise, 
dan Superbad. Semuanya merupakan gigs, dalam 
skena musik alternatif dan juga memainkan musik 
keras, namun membawa semangat yang berbeda 
apabila dibandingkan dengan yang ada satu dekade 
sebelumnya. Sutresna (2011) saat merespon 
penangkapan “punkers” di Aceh pada 10 Desember 
2011 menyebutkan bahwa punk pada saat itu tak 
memiliki daya dobrak, kecuali sebatas identitas 
yang terepresentasi melalui fesyen semata. Upaya 
untuk membangkitkan semangat kolektivisme yang 
kemudian aras awal berkumpulnya anak-anak Teras, 
serta ditambah untuk membangkitkan nuasa politik 
dari pergerakan akar rumput yang ada di kampus 
adalah hal yang memantik kemunculan Teras 
Kolektif.

Pada awalnya sendiri Teras terbentuk tidak 
dilandaskan pada semangat bermusik bersama. 
Pada tahun 2013 tongkrongan Teras diinisiasi oleh 4 
orang: E, I, W, dan S. Keempatnya sebenarnya tidak 
berniat untuk membentuk tongkrongan yang rutin 
didatangi, namun karena letak Teras strategis (berada 

di seberang kantin dan menghadap ke parkiran 
motor dan jalan depan FIKOM) relasi antara ruang 
dan keterdesakan untuk memiliki tempat singgah 
yang nyaman pada jeda perkuliahan. Bermula dari 
tongkrongan, obrolan yang ngalor-ngidul kemudian 
berujung pada diskusi politik lebih jauh. Diskusi 
tentang politik praktis kemudian mewarnai obrolan 
di Teras, walaupun tidak sepenuhnya melulu 
tentang politik praktis, karena anak-anak Teras juga 
membicarakan tentang ideologi-ideologi lain yang 
menurut mereka merepresentasikan anak muda, 
seperti anarkisme, punk, dan seterusnya.

Teras menjadi semacam ruang publik 
yang terbentuk dari kegelisahan subjek-subjek 
di dalamnya untuk mendiskusikan hal apapun 
(Habermas, 2006). Ruang publik, di mana pada 
dasarnya semua orang dapat keluar-masuk tanpa 
halangan dan melemparkan topik apapun, yang 
bahkan terkadang dianggap tabu oleh masyarakat 
umum di Indonesia, dan bahkan tidak banyak 
dibicarakan di dunia kampus. Isu seperti komunisme 
dan hal yang kerapkali dianggap sensitif seperti 
agama, LGBT, dan sebagainya dapat dibicarakan. 
Kultur yang terbuka tersebut, kemudian bertahan 
hingga saat ini. 

Selain diskusi, Teras juga mengadakan 
nobar film Senyap (The Look of Silence) pada 
tahun 2014. Film Senyap sendiri adalah film 
semi-dokumenter yang disutradari oleh Joshua 
Oppenheimer, bercerita tentang salah satu keluarga 
korban G30S, dan menghadapi masalah besar 
karena keluarganya dituduh sebagai bagian dari 
Partai Komunis Indonesia (PKI). Hal ini merupakan 
langkah yang cukup berani, mengingat pada waktu 
yang hampir bersamaan, terjadi banyak pembubaran 
yang dilakukan oleh aparat maupun organisasi 
masyarakat yang masih hidup di bawah bayang-
bayang doktrin Orde Baru. Bahkan Lembaga Sensor 
Film (LSF) menyatakan dan mengeluarkan surat 
yang menolak film Senyap seutuhnya dan melarang 
pemutaran film Senyap di bioskop dan untuk umum. 
Keputusan Teras mengadakan pemutaran film 
Senyap pada dasarnya dilandaskan atas kesadaran 
bahwa banyak dari generasi mereka di kampus 
yang tidak memahami sebenarnya apa yang terjadi 
pada periode 1965. Mereka hanya mendapatkan 
informasi tentang apa yang terjadi serta dampaknya 
dari apa yang terjadi pada 30 September 1965 dari 
cerita orang tua mereka dan narasi sejarah Orde 

Justito Adiprasetio, Annissa Winda Larasati



64CALATHU: Jurnal Ilmu Komunikasi      Volume 2   Nomor 1,   Februari 2020

Baru. Penyelenggaraan pemutaran film ini menarik 
mengingat Teras sendiri bukanlah unit kegiatan 
mahasiswa (UKM) mahasiswa formal. 

Selain pemutaran Film, terdapat kegiatan 
lain yang beberapa kali dilakukan dengan melibatkan 
fakultas seperti pembacaan puisi, workshop sablon, 
dan diskusi buku. Tongkrongan dan berbagai 
kegiatan oleh anak-anak Teras cukup menarik 
perhatian mahasiswa lain yang gelisah, terutama 
mereka yang berasal dari generasi atau angkatan 
kuliah setelahnya. Pada tahun 2016 pengaruh 
musik mulai terasa di nuansa pergaulan Teras, hal 
ini disebabkan terjadinya proses regenerasi mereka 
yang melibatkan diri di Teras Kolektif. Generasi 
pertama Teras lebih menyukai puisi, sastra serta 
kegiatan kriya lain seperti sablon kaos dan membuat 
gambar propaganda, sedangkan generasi kedua 
Teras lebih banyak berisi orang-orang memiliki 
keahlian dan latar belakang musik.

Pengaruh musik lingkungan Jatinangor 
juga turut mengubah lansekap diskusi serta 
pergaulan di Teras. Pada medio 2014-2015 Unpad 
memiliki tiga motor yang menggerakkan skena 
musik di Jatinangor. Fakultas Sastra pada tahun 
2015 misalnya memiliki acara ikonik, yaitu Senja 
di Sastra, FISIP memiliki Musik Senja, sedangkan 
FIKOM memiliki acara Parking Gigs yang walaupun 
tidak terlalu konsisten diadakan namun bertahan 
sejak 2012 hingga 2014. Tiga acara tersebut hanya 
potret sebagian dari panggung-panggung dadakan 
yang diadakan oleh penggiat musik di FIKOM.

Generasi kedua Teras sendiri mendapatkan 
pengaruh yang yang cukup berat dari musik metal 
dan underground. Hal ini disebabkan adanya 
anggota Teras yang sejak sebelumnya ambil bagian 
dalam skena musik metal dan underground di 
Bandung. Mereka juga memiliki afiliasi dengan 
komunitas punk di Bandung, H misalnya turut ambil 
bagian ketika dalam gerakan melawan sengketa 
lahan di Bandung.

Pertemuan antara musik, kultur 
tongkrongan dan diskusi yang sebelumnya telah 
ada menghasilkan pergumulan ideologis yang 
menciptakan karakter khas dari Teras Kolektif itu 
sendiri. Berbeda dengan kebanyakan komunitas 
yang secara langsung melakukan praktik mimesis 
atau penduplikasian gaya hidup punk, Teras sudah 
terlebih dahulu memiliki semangat kemandirian, 
DIY dan usaha untuk melawan narasi alternatif, 

baru kemudian belakangan obrolan tentang punk 
dan anarkisme muncul belakangan ketika terdapat 
orang-orang yang cukup bergiat di dalamnya.

Pertemuan antara beberapa aras ideologi 
tersebut kemudian memantik terciptanya skena 
musik alternatif, dan lebih jauh subkultur Teras. 
Titik awal skena alternatif musik FIKOM dimulai 
dengan diselenggaraan musik kolektif Rock and 
Fuck yang diinisiasi oleh dua musisi, yaitu B dan 
H pada tahun 2015. Rock and Fuck pada awalnya 
mencoba mengakomodir absennya panggung musik 
underground di FIKOM, yang pada periode tersebut 
rutin diselenggarakan di Fakultas lain seperti Fakultas 
Ilmu Budaya (FIB) dan Fakultas Ilmu Sosial dan Politik 
(FISIP). Rock and Fuck adalah acara swadaya di mana 
panitia hanya menyediakan alat dan siapapun yang 
hendak berpartisipasi menjadi pengisi musik bisa 
tampil sepuasnya secara bergiliran. Mereka yang 
tampil dalam Rock and Fuck membawakan musik 
keras, seperti metal dan beragam jenis variannya, 
grind-core, rock and roll, hingga surf. Tidak ada 
jadwal atau rundown yang mengikat acara tersebut. 
Bentuk-bentuk ekspresi musik yang dapat dikatakan 
sangat punk seperti pogo-dance, moshing, hingga 
surfing di antara penonton menjadi ciri khas dari 
penyelenggaraan musik Rock and Fuck.

FIKOM sendiri sebenarnya memiliki Unit 
Kegiatan Mahasiswa (UKM) yang didedikasikan 
khusus untuk musik, yaitu Komunitas Musik Fikom 
(KMF). Sebagian panitia acara Rock and Fuck sendiri 
selain merupakan anggota Teras, juga merupakan 
anggota KMF. Menurut mereka yang bergiat di 
dua kaki, banyak hal yang tidak dapat disuarakan 
di KMF, namun mendapatkan ruang di Rock and 
Fuck. KMF sendiri cenderung mengakomodir 
musik-musik populer atau Rock yang walaupun 
sekeras apapun tidak akan menyentuh demarkasi 
underground, punk, dan grind. Selain itu KMF juga 
memiliki fokus lain selain musik itu sendiri, adalah 
penyelenggaraan atau pengorganisasian event 
musik, sehingga bagi sebagian anggota KMF sendiri 
keberadaan Komunitas Musik Fikom tidak benar-
benar dilakukan untuk perkembangan musik itu 
sendiri dan kehilangan sisi kolektivitas di dalamnya. 
Bagi mereka Rock and Fuck menjawab kegelisahan 
mereka, bahwa ada nilai-nilai kolektivitas dan 
genre musik yang tidak bisa diakomodasi oleh KMF 
karena KMF cenderung komersil, kemudian memiliki 
sasananya.

Justito Adiprasetio, Annissa Winda Larasati



65 CALATHU: Jurnal Ilmu Komunikasi      Volume 2   Nomor 1,   Februari 2020

Pada medio 2016 Rock and Fuck 
sempat berhenti, hal tersebut lantara kedua 
motor utamanya harus menghadapi kesibukan 
menghadapi persyaratan kuliah dan mengikuti 
tur musik di Pulau Jawa. Memasuki tahun 2017, 
diinisiasi oleh sebagian anggota Teras, yaitu J, C, D, 
dst untuk merespon kekosongan tersebut dengan 
merencanakan dibuatnya event musik regular yang 
dapat menggantikan keberadaan Rock and Fuck. 
Pada saat itulah, ide nama Teras Kolektif dicetuskan. 

Pada awalnya Teras Kolektif diisi oleh 
band-band yang berasal dari kampus sendiri. Namun 
belakangan Teras Kolektif mengandalkan jaringan 
antar fakultas dan antar universitas dan bahkan 
komunitas musisi lain yang sejak sebelumnya telah 
dimiliki, juga mengundang band-band dari luar 
FIKOM UNPAD, dan bahkan dari wilayah Jabotabek.

Pada proses penyelenggaraan Teras 
Kolektif semangat awal anggota Teras masih serupa, 
yaitu kemandirian, DIY-Ethics dan upaya untuk 
resisten. Semangat kemandirian ini yang kemudian 
membuat Teras Kolektif dapat terus bertahan 
bertahan, dan memiliki event yang cukup besar di 
tiga tahun ke belakang. Selain event besar Teras 
Kolektif, Teras juga tak jarang menyelenggarakan 
gigs musik kecil khusus untuk anak-anak Teras. 

Teras Kolektif: Teras Musik Jatinangor
Teras Kolektif menjadi salah satu event utama 
yang diselenggarakan komunitas Teras. Sudah 
diselenggarakan sebanyak empat kali dimulai dari 
tahun 2017, setiap panggung Teras Kolektif selalu 
sukses. Tidak hanya terkait dengan kuantitas 
penonton yang selalu ada di rentang 300-500 orang, 
tetapi antusiasme dari penonton yang terepresentasi 
dari dansa pogo, moshing, headbanging, dan bahkan 
berselancar di antara penonton menjadi tolak ukur 
keberhasilan acara Teras Kolektif. Panggung Teras 
Kolektif telah diselenggarakan tiga kali, yaitu: Teras 
Kolektif 1.0 yang diselenggarakan pada 17 September 
2017, Teras Kolektif 2.0 pada 28 September 2018 
dan Teras Kolektif 3.0 pada 22 Maret 2019.  Teras 
Kolektif sendiri selalu diselenggarakan di bangunan 
ampitheater FIKOM, bangunan yang juga menjadi 
ciri khas dari perhelatan Teras Kolektif itu sendiri. 

Pada awalnya, event Teras yang pertama 
yaitu Teras Kolektif 1.0 diselenggarakan sekadar 

untuk memuaskan semangat dari, oleh, dan untuk 
kita. Lebih spesifik lagi, mencarikan panggung 
bagi band-band FIKOM yang belum mendapatkan 
tempat di panggung lain, mengingat sebagian 
event musik di Bandung menyaratkan band yang 
ingin tampil membayar sejumlah uang. Band yang 
tampil di tanggal 17 September 2017 tersebut, 
hampir semuanya berasal dari FIKOM: Breh & The 
Bangsat, Diskvrsvs, El Karmoya, Gallur Andjana, 
Knud Hamsun, Orkes Bagong Februari, Saripohace, 
Smiling Sunshine, dan Band TP. Baru kemudian 
pada panggung Teras Kolektif 2.0, Teras Kolektif 
mengundang lebih banyak band dari luar FIKOM, 
terutama dari fakultas sebelah. Pada Teras Kolektif 
3.0 dan 4.0 line-up yang menjadi pengisi acara juga 
terdapat Band yang berasal dari luar kota bahkan 
provinsi. Sejak Teras Kolektif 2.0, banyak yang dari 
luar yang tertarik untuk tampil di panggung Teras 
Kolektif, terutama band punk dan underground yang 
berasal dari Jabotabek.

“Banyak Band yang mengirimkan e-mail 
ke Teras, mereka minta tertarik dan 
ingin manggung untuk Teras. Sepertinya 
hal disebabkan banyak informasi yang 
menyebar terkait Teras Kolektif. Apalagi 
mereka yang sudah pernah manggung 
untuk Teras Kolektif, mereka ingin main 
lagi, dan band-band lain yang mereka 
ceritakan pengalaman manggung untuk 
Teras Kolektif, juga jadi tertarik untuk 
main. Terdapat ada mekanisme seleksi 
dan kurasi untuk Band yang tampil yang 
biasanya dilakukan melalui diskusi di 
Teras. Pemilihan band yang dapat tampil 
biasanya disesuaikan dengan visi dari 
musisi yang tampil.” (Wawancara dengan 
anggota Teras Kolektif, D, 17 Mei 2019)

Pada periode dua tahun ini 2017-2019, Teras 
Kolektif menjadi salah event musik yang cukup 
dikenal, bahkan untuk kalangan musisi punk dan 
underground di Bandung dan Jabotabek (Jakarta-
Bogor-Tangerang-Bekasi). Teras Kolektif menjadi 
teras musik underground di Jatinangor, di mana 
setiap penyelenggaraanya selalu sukses. 

Belakangan salah satu band yang tampil 
di panggung Teras Kolektif 1.0, Band TP berhasil 
menembus skena musik nasional, dan menjadi salah 
satu band yang cukup mendapatkan exposure dari 
media, bahkan salah satu video-clip Band TP yang 

Justito Adiprasetio, Annissa Winda Larasati



66CALATHU: Jurnal Ilmu Komunikasi      Volume 2   Nomor 1,   Februari 2020

berjudul Sunshine berhasil menembus 550 ribu 
penonton (Youtube, 15 Mei 2019), jumlah yang 
signifikan untuk band yang muncul dari skena kecil 
dalam kurun waktu satu tahun, jumlah tersebut 
makin meningkat apabila diakumulasikan dengan 
jumlah penonton video Youtube Band TP yang lain, 
dan jumlah pendengar di Spotify.

“Mereka (Teras Kolektif *red) benar-benar 
memberikan support yang pol. Mulai dari 
publishing yang niat hingga membuat 
gigs yang gila. Ini penting, karena keliaran 
mereka di gigs (crowdsurfing, moshing, 
pogodance, dan lainnya) diduplikasi oleh 
orang-orang yang pertama nonton Band 
TP. Penonton jadi experience live-nya Band 
TP.” (Wawancara dengan anggota band 
Band TP, L, 10 Juni 2019)

Salah satu ciri khas penampilan Band TP adalah 
keberadaan perahu karet yang berselancar di antara 
orang-orang yang sedang moshing. Penampilan 
tersebut bertahan sejak penampilan Band TP di 
Teras Kolektif 1.0.

Semua penampil yang peneliti temui pada 
saat dan setelah event Teras Kolektif 1 hingga 4, 
selalu mengatakan Teras Kolektif berbeda dengan 
event musik lain, termasuk yang sejenis. Hal ini 
disebabkan antusiasme yang sangat besar tidak 
hanya dari peserta namun juga panitia. Menurut 
mereka, semua yang hadir bisa terjun di dalam 
histeria dan energi yang sama, tanpa terbeban 
hal apapun, termasuk rundown yang biasanya 
mengacaukan tensi acara. Ketiadaan sponsor besar 
membuat acara bisa berjalan dengan bebas, sesuai 
dengan kesepakatan antara panitia dengan peserta 
juga para penampil. Berkali-kali para band yang 
datang memainkan lagu lebih banyak dari yang 
direncanakan karena dorongan dari penonton, dan 
mereka tidak keberatan melakukannya.

Resistensi dan Kemandirian Teras Kolektif
Seperti dapat kita lihat dari berbagai literatur bahwa 
wacana politik berkait punk bergerak semakin 
jauh dan beradaptasi dengan berbagai konteks 
yang menghadapinya (Wallach, 2008; Franklin, 
2005; Pickles, 2007). Sebagian luruh dan tidak 
melakukan praktik resistensinya, sebagian lagi 
tetap membawa nuansa anak muda yang resisten, 

dan kemudian menciptakan subkulturnya sendiri 
yang merupakan hibriditas dari fundamental 
lokal dan pengaruh global. Bandung, misalnya 
pernah menjadi salah satu basis produksi budaya 
pemuda dan perlawanan masyarakat marjinal 
terhadap Orde Baru yang militeristik dan fasis 
(Prasetyo, 2017). Walaupun sempat mengendur 
semangat punk kemudian perlahan bangkit lagi 
ketika muncul ancaman lain di hadapan mata, yaitu 
membesarnya hegemoni pembangunanisme dan 
membuat terpantiknya konflik ruang dan agraria 
di Bandung (Martin-Iverson, 2014). Gramsci (2008) 
menjelaskan bahwa hegemoni memisahkan dirinya 
dari subaltern yang tertindas melalui pengaruh 
budaya yang menciptakan disparitas kekuasaan. 
Komunitas punk di Bandung mencoba membangun 
counter-hegemony atas pembangunanisme 
tersebut, dan melakukan ragam praktik resistensi 
Komunitas Taman Kota yang bergiat di bawah 
jembatan layang Pasupati adalah salah satu contoh 
bagaimana komunitas punk merespon problem 
ruang (Prasetyo, 2017), juga diselenggarakannya 
Festival Kampung Kota yang diselenggarakan pada 
26 November-24 Desember untuk merespon 
penggusuran yang dilakukan oleh Pemerintah Kota 
Bandung terhadap warga Dago Elos (Razak, 2017). 
Ketegangan-ketegangan yang muncul membuat 
kolektif punk di Bandung kembali tumbuh, dan tidak 
hanya dalam aras pergerakan namun menjadi ruang 
bertemunya wacana yang diakronis antara ragam 
budaya pemuda, etika DIY dan kemandirian punk. 
Efek domino tersebut kemudian membuat dalam 
periode tiga tahun terakhir bermunculan kolektif 
punk dan underground di Bandung. Teras Kolektif 
adalah salah satu kolektiva yang ada dalam aras 
kebangkitan ideologi punk tersebut.

Walaupun kolektiva mulai bertebaran, 
namun sangat minim kolektiva yang berumah di 
kampus. Hal ini merupakan suatu ironi menilik pada 
argumen Lefebvre (1991) bahwa pada dasarnya 
setiap ruang, selalu merupakan produk dari relasi 
sosial di dalamnya.

“Kolektif di kampus (terutama di Bandung) 
sekarang jarang terdengar. Begitupun 
makin jarang band yang muncul dari kolektif 
dan gigs kecil yang rutin diselenggarakan di 
kampus. Misalnya di ITB, beberapa tahun 
lalu masih ada kolektiva yang kemudian 
menelurkan band seperti Mulyono, tapi 

Justito Adiprasetio, Annissa Winda Larasati



67 CALATHU: Jurnal Ilmu Komunikasi      Volume 2   Nomor 1,   Februari 2020

sekarang sudah tidak ada lagi. Itenas, juga 
udah tidak ada. Teras Kolektif mewadahi 
band-band dari kampus itu. Teras Kolektif 
suka mengajak band dari kampus tetangga 
seperti Itenas, Unisba, dll untuk manggung. 
Koneksi yang dibangun oleh Teras Kolektif 
itu dari kampus ke kampus.” (Wawancara 
dengan anggota Band TP, L, 10 Juni 2019) 

Sebagai kolektiva, Teras Kolektif 
membangun fondasi ekonomi awal dengan urunan. 
Setiap anggota dari Teras berkontribusi uang 
dan tenaga. Kontribusi uang dilakukan dengan 
semampunya, sedangkan semua orang turut serta 
mengeluarkan keringat untuk mengerjakan apapun 
yang berkait dalam persiapan event Teras Kolektif. 
Kegiatan seperti merakit sound system, menyiapkan 
venue, dan sebagainya dilakukan secara berbareng 
tanpa terkecuali.

Teras Kolektif sangat resisten terhadap 
dana sponsor terutama yang berasal dari industri 
rokok. Tidak ada dana sponsor yang berasal dari 
korporasi besar, dan kalaupun Teras Kolektif 
menerima sponsor dapat dipastikan berasal dari 
usaha anggota Teras Kolektif dan tidak menjadi 
pemodal utama. Bagi Teras Kolektif, semua yang 
terlibat harus berdasarkan kesadaran kolektif dan 
tidak ada yang memonopoli untuk menanggung 
suatu acara sendirian. Hal ini, pertama disebabkan 
untuk menghindari ketergantungan terhadap pihak 
tertentu, sehingga apabila pihak penyandang dana 
itu hilang maka Teras Kolektif juga akan surut. Kedua, 
dilakukan untuk menjaga semangat kolektivitas 
dari Teras Kolektif itu sendiri. Semangat awal Teras 
Kolektif sejak coba dibuat adalah “dari, oleh, dan 
untuk kita”. 

Teras Kolektif sendiri sebenarnya pernah 
mendapatkan tawaran sponsor dari dua perusahaan 
rokok besar. Keduanya tawaran tersebut disampaikan 
secara tidak langsung melalui salah satu band 
yang merupakan endorser dari perusahaan rokok 
tersebut. Bagi anggota Teras Kolektif, industri rokok 
telah bekerja secara hegemonik dalam industri 
musik di Indonesia, sehingga satu-satu-nya cara 
adalah membangun praktik resistensi, dan bukan 
hanya dengan menolak sponsorhip dari perusahaan 
rokok, tetapi mencoba membangun counterculture 
dalam lingkup skena musik di Indonesia.

“Kita pernah beberapa kali mendapatkan 
tawaran dari perusahaan rokok yang 
pemiliknya utamanya orang-orang terkaya 
di dunia, namun jelas kami tidak mau. Kita 
bisa melihat industri rokok itu sudah terlalu 
mengkooptasi industri musik di Indonesia, 
selalu dominan jadi sponsor di ragam acara 
musik besar. Tidak hanya itu, perusahaan 
rokok juga mengeksploitasi band yang mau 
menjadi endorser-nya. Relasi industrial 
antara pegiat band dan perusahaan rokok 
sangat kapitalistik.” (Wawancara dengan 
anggota Teras Kolektif, B, 20 Mei 2019).=

Pada awalnya Teras Kolektif tidak 
memberikan uang pengganti pada mereka band-
band yang manggung di acara mereka. Namun sejak 
Teras Kolektif III, band-band yang berasal dari luar 
Unpad mendapatkan uang pengganti transportasi 
sebesar 500.000. Kesadaran untuk mengganti, 
atau dalam bahasa anggota Teras sebagai “uang 
keringat”, ini didasarkan pada pengalaman B dan H 
yang pernah melakukan tour keliling Asia Tenggara 
bersama band grindcore, AD. Saat melakukan 
pentas di Malaysia, Singapura dan Thailand, AD 
selalu mendapatkan “uang keringat”. Hal tersebut 
yang membedakan antara skena musik underground 
di Indonesia khususnya di Bandung dengan di Kuala 
Lumpur, Malaysia. maupun di Bangkok, Thailand. 
Di Indonesia, band-band dalam skena musik 
underground berpartisipasi di atas panggung sama 
sekali tanpa uang pengganti, penonton datang juga 
seringkali tanpa uang tiket, sedangkan di negara-
negara lain di Asia Tenggara terdapat kultur untuk 
mengganti uang keringat tersebut. 

“Banyak koletif musik di Indonesia yang 
tidak bisa bertahan karena mereka tidak 
punya mekanisme bertahan hidup. 
Ngeband akhirnya untuk hobi saja, 
kolektiva hanya sampingan dan malah 
sekadar jadi gaya hidup. Saya nggak bilang 
kalau band-band alternatif, atau punk, 
juga underground itu mesti menjadikan 
ngeband sebagai penghasilan utama. 
Tapi harus ada mekanisme agar mereka 
bisa mandiri, dan kita menghargai setiap 
praktik kesenian.” (Wawancara dengan 
anggota Teras Kolektif, B, 20 Mei 2019)

Bagi Teras Kolektif, skena musik di Indonesia sulit 

Justito Adiprasetio, Annissa Winda Larasati



68CALATHU: Jurnal Ilmu Komunikasi      Volume 2   Nomor 1,   Februari 2020

bertahan karena dibangun dengan dasar “gratisan”, 
bukan kemandirian. Hal yang membuat banyak 
pegiat musik tidak dapat berkonsentrasi pada skena 
musik, namun hanya menjadikannya sekadar hobi. 
Sedangkan untuk dapat setidaknya mempertahankan 
skena musik harus ada mekanisme ekonomi yang 
dapat menjadi fondasi skena tersebut untuk terus 
bertahan. Teras Kolektif pada akhirnya juga menjadi 
eksperimentasi para anggotanya untuk menciptakan 
skena musik yang dibangun secara kolektif, secara 
bersama.

Secara ekonomi, Teras Kolektif juga 
berupaya membangun kemandirian lain. Salah-
satunya dengan membuat dan menjual merchandise 
Teras Kolektif. Walaupun merchandise bukan 
merupakan satu-satunya komoditas yang dijual 
untuk menopang keberadaan Teras Kolektif, juga 
ada Minuman ZZ, minuman fermentasi yang dibuat 
secara mandiri oleh salah seorang pegiat Teras 
Kolektif. Selain itu Teras Kolektif juga melakukan 
kerjasama dengan kolektif-kolektif lain yang berasal 
dari universitas dan kampus lain. Seperti membuka 
lapakan yang menjual berbagai macam benda, dari 
merchandise, buku hingga rilisan mini album dan 
album dari band-band anggota kolektif tersebut. 
Kerjasama yang dibuat berbentuk sharing profit, 
tanpa ekosistem yang baik, Teras Kolektif meyakini 
komunitas musik tidak akan bisa bertahan dengan 
baik.

“Kita semua paham kalau kita ingin 
membuat musik mandiri, tanpa embel-
embel korporasi, tanpa ada kepentingan 
pemodal utama, semuanya kolektif […] Kita 
sudah punya temen-temen yang solid yang 
bisa dipastikan dateng setiap acara kita 
dan mendukung acara kita melalui donasi. 
Juga kita menjual berbagai merchandise, 
album, rilisan, kerjasama dengan lapakan 
orang, menjual Minuman ZZ. Semua kita 
lakukan agar komunitas ini bisa terus 
bertahan. Kita juga sekalian belajar dan 
berlatih bagaimana belajar menghidupi 
suatu komunitas.”  (Wawancara dengan 
anggota Teras Kolektif, A, 17 Mei 2019)

Hal yang membuat kegiatan Teras tidak hanya 
sekadar menyelenggarakan panggung Teras Kolektif 
semata, namun juga menyelenggarakan diskusi-
diskusi yang secara tematikal berkaitan dengan 
semangat yang dipegang oleh para anggota Teras. 

Sebagian anggota Teras juga misalnya mencoba 
membaca secara perlahan literatur-literatur 
tentang anarkisme, sejarah punk, dan menyimak 
perkembangan zine punk di Bandung dan media-
media alternatif lain seperti Indoprogress, Literasi.
co (sudah tutup), Magdalene, dan lain-lain (Maryani 
& Adiprasetio, 2018; Maryani & Adiprasetio, 2017). 
Mereka yang telah membaca akan mendiskusikan 
topik-nya dalam tongkrongan.

Diskusi yang pernah diselenggarakan 
oleh Teras salah satunya bertajuk Pembangunan 
dan Demokrasi Tata Ruang pada 24 September 
2018. Tema diskusi tersebut berkaitan dengan 
problem pembangunan Bandara New Yogyakarta 
International Airport (NYIA) di Kulonprogo yang 
kemudian membuat terjadinya penggusuran secara 
paksa. Diskusi tersebut dilangsungkan bersamaan 
dengan tur aktivis cum musisi Deu Galih yang 
berjudul Sepetak Bunyi Mencari Tanah. Diskusi 
dan acara musik dilaksanakan bersama dengan 
pemutaran film dokumenter, pameran foto, dan 
penjualan merchandise untuk penggalangan korban 
penggusuran akibat dari pembangunan Bandara 
New Yogyakarta International Airport (NYIA) 
Kulonprogo. Teras Kolektif bekerja sama dengan 
Lembaga Pengkajian dan Pengabdian Masyarakat 
Universitas Pandjadjaran (LPPMD), AntiTank Project, 
37 Suara, dan Teman Temon. Diskusi tersebut 
berjalan dengan ramai, dihadiri sekitar puluhan 
orang dan melibatkan aktivis dan mahasiswa dari 
berbagai fakultas. 

Isu terkait tata ruang dan agraria 
merupakan problem mayor yang belakangan 
dihadapi di Indonesia dan menjadi salah satu 
agenda komunitas punk di Bandung, Yogyakarta, 
dan beberapa daerah di Jawa Tengah. Pergerakan di 
Yogyakarta misalnya dalam periode empat tahun ke 
belakang ada di dalam payung gerakan Jogja Darurat 
Agraria di mana salah satu isu yang diangkat adalah 
penolakan pembangunan Bandara NYIA. Diskusi dan 
penayangan film dokumenter terkait konflik lahan 
NYIA tidak hanya ditujukan untuk anggota Teras 
Kolektif semata, namun juga merupakan bagian dari 
kampanye terhadap mahasiswa FIKOM secara lebih 
luas terkait ancaman kooptasi lahan dan kapitalisme. 

“Apa yang menarik dari Teras Kolektif, 
anak-anak yang bergiat di sana tidak hanya 
melulu mau konsentrasi di bidang musik 

Justito Adiprasetio, Annissa Winda Larasati



69 CALATHU: Jurnal Ilmu Komunikasi      Volume 2   Nomor 1,   Februari 2020

saja, tapi juga mau setidaknya belajar 
tentang masalah hari ini, konflik lahan 
misalnya. Mungkin terkait pemahaman 
di lebih dalamnya bisa diperdebatkan, 
dan tidak benar-benar semua punya 
ketertarikan ke sana, namun kita bisa 
melihat sebagian anak-anaknya secara 
langsung mencoba memahami apa yang 
sebenarnya terjadi sembari menjalankan 
skena musik ini.” (Wawancara dengan 
anggota Teras Kolektif sekaligus mantan 
wakil ketua Kelompok Musik Fikom (KMF), 
F, 17 Mei 2019)

Selain itu Teras Kolektif juga turut 
membantu LPPMD dan Badan Eksekutif Mahasiswa 
(BEM) FIKOM UNPAD pada pemutaran dan diskusi 
film dokumenter Sexy Killers pada 12 April 2019. 
Film tersebut membahas tentang relasi oligarki 
industri batubara serta konteks ekonomi-politik 
yang lebih luas sebagai implikasi dari relasi oligarki 
tersebut. Film ini sempat menarik perhatian 
karena mengekspos kedua kandidat Presiden, 
dan peluncurannya dilakukan menjelang Pemilu 
2019. Mayoritas anggota Teras Kolektif memilih 
untuk Golput dalam Pemilu 2019, namun dalam 
pernyataan mereka yang memutuskan untuk tidak 
memilih, hal tersebut bukan dikarenakan mereka 
memilih untuk apolitis pada Pemilu 2019, namun 
karena kesadaran bahwa abstain adalah posisi 
politik tertentu, dan merupakan hasil dari proses 
pemahaman tentang ideologi anarkisme yang 
menolak struktur kekuasaan yang opresif.

Sebagian anggota Teras Kolektif juga 
turut ambil bagian pada demonstrasi Mayday 2019 
di Bandung. Mereka bergabung dalam barisan 
anarko-sindikalis yang identik dengan pakaian hitam 
dalam demonstrasi. Upaya mencoba memahami 
gerakan buruh serta turut serta berpartisipasi 
adalah wujud simpati dan empati anggota Teras 
Kolektif terhadap kaum buruh, hal yang tentu saja 
didapatkan dari beragam literatur, dan diskusi di 
mana Teras Kolektif sebagai public sphere menjadi 
mediumnya. Demonstrasi pada saat Mayday 
tersebut kemudia berakhir ricuh karena kurangnya 
konsolidasi dari pihak anarko-sindikalis dan tindakan 
aparat yang represif. Aparat kemudian menangkap 

dan menggunduli 600 lebih demonstran, dan tidak 
hanya itu aparat juga menangkap dan melakukan 
tindak kekerasan terhadap jurnalis yang merekam 
tindak kekerasan ketika demonstrasi terjadi2. 

“Mabuk, Berkarya, Hura-hura”
Kultur anak muda dekat dengan alkohol, sepaket 
dengan subkultur dan musik yang mengikutinya 
(Huq, 2007). Bahkan alkohol juga seringkali menjadi 
bagian dari identitas subkultur itu sendiri, yang 
merupa dalam praktik konsumsi sehari-hari (Young 
& Craig, 2008). Pada lingkup Indonesia, minuman 
seperti bir, jamu dengan campuran alkohol, anggur 
merah murah dengan kualitas sama sekali berbeda 
dengan wine merupakan minuman-minuman 
yang kerap dijumpai dalam pergaulan anak muda 
Indonesia, terutama kelas menengah. Begitupun 
dengan apa yang terjadi di skena Teras Kolektif.

Ketika Teras masih merupakan sekadar 
tempat tongkrongan, mahasiswa FIB dan FISIP sering 
datang untuk sekadar berbincang, begitupun mereka 
yang berasal dari kampus lain seperti Universitas 
Islam Bandung (UNISBA) dan Universitas Pasundan 
(UNPAS). Mereka datang membawa minuman, 
juga dijamu oleh minuman. Kegiatan tongkrongan 
yang melibatkan mahasiswa antar fakultas itu tak 
jarang bersifat acak, bisa terjadi pada hari apapun, 
namun terdapat agenda rutin yang biasanya turut 
mengundang mahasiswa dari kampus-kampus lain 
tersebut, yaitu Rabuan. Setiap malam rabu, pada 
medio 2015 hingga 2016, anak-anak Teras membuat 
acara musik kecil di mana partisipannya berasal dari 
lintas kampus tersebut. Acara Rabuan ini adalah 
fondasi yang akan membangun jaringan antara 
skena musik di FIKOM, FIB, dan FISIP dan kampus-
kampus lain di Bandung seperti UNISBA dan UNPAS.

Apabila dilihat dalam bingkai moral yang 
bekerja secara umum di Indonesia dan kampus-
kampus Indonesia khususnya, kegiatan meminum 
alkohol merupakan tindakan yang bertentangan 
dengan norma yang berlaku. Hal ini terutama terjadi 
setelah terjadi penguatan gelombang Islam yang 
cukup signifikan di Indonesia pasca-reformasi, di 
mana kemudian terjadi pembatasan yang signifikan 
terhadap minuman beralkohol, bahkan mencakup 
minuman tradisional (Sakai & Fauzia, 2013). Pada 
akhirnya praktik meminum alkohol tidak hanya 

Justito Adiprasetio, Annissa Winda Larasati

2Diambil dari liputan Tirto.id 2 Mei 2019, https://tirto.id/duduk-
perkara-kekerasan-jurnalis-saat-liputan-may-day-di-bandung-
dnsH



70CALATHU: Jurnal Ilmu Komunikasi      Volume 2   Nomor 1,   Februari 2020

merupakan sekadar pencarian kenikmatan semata 
namun juga menjadi resistensi terhadap moralitas 
yang bekerja.

Apa yang berbeda dengan kultur 
underground lain adalah minuman yang mereka 
tenggak di acara Rabuan tersebut bukanlah minuman 
keras bermerek, tetapi minuman alkohol murah dan 
minuman fermentasi buah-buahan yang diproduksi 
secara mandiri oleh salah anggota Teras. Mereka 
yang pernah setidaknya sekadar menghabiskan 
waktu untuk nongkrong di Teras dan/atau mengikuti 
acara Teras pasti tahu tentang keberadaan minuman 
Minuman ZZ. Minuman ZZ merupakan cairan 
dengan kadar alkohol sekitar 20-30%, dibuat dengan 
menggunakan sisa buah-buahan Pasar. Terkadang 
anak-anak Teras menenggak Minuman ZZ dengan 
mencampurkannya dengan anggur merah cap orang 
tua, walau lebih sering meminumnya langsung. Bagi 
sebagian orang yang pernah berinteraksi dengan 
Teras maupun acara Teras, keberadaan Minuman 
ZZ menjadi pembeda. Minuman ZZ menjadi daya 
tarik bagi mereka yang datang dari luar Teras, 
selain di antara kalangan Teras, Minuman ZZ telah 
membangun dan menjadi bagian dari budaya-nya 
sendiri. Sebagai minuman beralkohol Minuman 
ZZ dibanderol dengan harga murah, 30-50 ribu 
perbotol tergantung rasa yang ada, harga tersebut 
jauh di bawah minuman alkohol lain yang terdapat 
di pasaran. Minuman ZZ menjadi solusi murah bagi 
mereka yang terhimpit birokrasi pemerintah untuk 
menenggak alkohol.

Diproduksi secara mandiri, sebagian 
keuntungan dari Minuman ZZ digunakan untuk 
membiayai panggung-panggung Teras Kolektif. 
Terkadang pada acara-acara Teras, Minuman ZZ 
tidak hanya dijual perbotol, namun bisa dikonsumsi 
sepuasnya dengan syarat sudah menyumbangkan 
“uang masuk” semampunya yang ada di depan 
pintu masuk. Minuman ZZ digelontorkan bergalon-
galon dengan menggunakan tabung besar yang 
biasa digunakan untuk air mineral. Hal yang 
membuat, tak jarang mereka yang datang ke 
acara Teras Kolektif harus terkapar karena mabuk, 
lantaran terlalu banyak menenggak Minuman ZZ. 
Bau muntah menjadi hal yang umum dijumpai pada 
setiap acara Teras Kolektif. Walaupun kegiatan musik 
Teras Kolektif diselenggarakan di kampus, di mana 
minuman alkohol diharamkan keberadaannya, anak-
anak Teras hampir selalu biasa menyiasatinya. 

Tidak semua anggota Teras Kolektif 
menenggak alkohol, sebagian yang memeluk 
kepercayaan untuk tidak mengonsumsi alkohol 
tetap tidak meminum minuman ZZ. Hal tersebut 
juga bukan menjadi penghalang untuk mereka 
berpartisipasi dalam komunitas Teras dan kegiatan 
Teras Kolektif.

“Ya, saya sekarang nggak minum alkohol, 
tapi ya biasa saja. Kadang saya hanya 
tertawa saja melihat kelakuan teman-
teman yang mabuk. Mereka happy, yang 
penting acara musik kolektif ini tetap bisa 
berjalan dan seru” (Wawancara dengan 
anggota Teras Kolektif, R, 22 Mei 2019).

PENUTUP
Pengambilan narasumber yang semuanya adalah 
laki-laki bukanlah tanpa alasan, mengingat hal ini 
disebabkan hampir tidak pernah perempuan ikut 
ambil bagian dalam kegiatan tongkrongan Teras. Hal 
ini disebabkan sejak awal, tongkrongan Teras lahir 
dari kultur “male gaze” (Mulvey, 1975), keberadaan 
Teras yang menghadap jalan dan tempat parkir 
FIKOM merupakan indikasinya. Teras digunakan 
sebagai ruang untuk memerhatikan perempuan 
yang sedang lewat untuk masuk ke kampus atau 
menuju kantin. Tak jarang anggota komunitas Teras 
Kolektif juga melakukan cat calling. Obrolan dan 
candaan yang terselip di di keseharian juga seringkali 
bernuansa seksis, hal ini yang kemudian menjadi 
masalah dari Teras Kolektif. 

Teras Kolektif memiliki sifat hyper-
masculine dan seharusnya dapat menjadi bidikan 
awal untuk memperbaiki diri sebagai sebuah 
komunitas yang melandaskan diri pada semangat 
punk yang tentu saja juga menyuarakan kesetaraan 
(Wilkins, 2004; Downes, 2012; Berkers, 2012; 
Leblanc, 2008). Selain itu juga terdapat pekerjaan 
rumah yang besar bagi Teras Kolektif, yaitu harus 
ada upaya regenerasi untuk merawat kolektivisme. 
Salah satu problem dari keberadaan komunitas di 
kampus adalah konsistensi akibat roda regenerasi 
mahasiswa. Hal ini yang kemudian membuat tak 
banyak komunitas non-formal yang tak terbekukan 
di dalam kegiatan Unit Kegiatan Mahasiswa yang 
dapat bertahan. Kelulusan senior-senior di dalam 

Justito Adiprasetio, Annissa Winda Larasati



71 CALATHU: Jurnal Ilmu Komunikasi      Volume 2   Nomor 1,   Februari 2020

komunitas sangat rentan merobohkan keberadaan 
komunitas itu sendiri. Upaya untuk regenerasi juga 
menjadi visi ke depan agar Teras Kolektif sebagai 
sebuah kolektiva yang membawa semangat punk 
dapan bertahan.

“Regenerasi itu PR yang besar untuk kami 
Teras Kolektif. Kalau B dan kami-kami ini 
lulus tanpa regenerasi Teras akan bubar. 
Tapi kami juga merencanakan membangun 
kolektiva di luar kampus nanti setelah 
meninggalkan bangku kuliah. Tapi sebisa 
mungkin tentu saja, Teras Kolektif harus 
jalan terus, project kolektiva lain di luar 
juga jalan terus.” (Wawancara dengan 
anggota Teras Kolektif, C, 22 Mei 2019)

DAFTAR PUSTAKA
Baulch, Emma. 2002. Alternative Music and Medi-

tation in Late New Order Indonesia. Inter-Asia 
Cultural Studies, Vol. 3, no. 2, p. 219-234. 

Bartie A. & Fraser A. 2017. ‘It Wasnae Just Easter-
house’: The Politics of Representation in the 
Glasgow Gang Phenomenon, c. 1965–1975 
dalam Gildart K. et al. (eds) Youth Culture and 
Social Change. Palgrave Studies in the History 
of Subultures and Popular Music. London: 
Palgrave Macmillan.

Beighey, Catherine & N. Prabha Unnithan. 2006. 
Political Rap: The Music of Oppositional Re-
sistance. Sociological Focus, Vol. 29, No.2, p. 
133-143. 

Berkers, P.P.L. 2012. Rock Against Gender Roles: 
Performing Feminities and Doing Feminism 
Among Women Punk Performers in The Neth-
erlands 1976-1982. Journal of Popular Music 
Studies, Vol. 24, p. 155-175.

Bourdieu, P. & Passeron, J. 1979. The inheritors: 
French Students and Their Relation to Culture. 
Chicago: University of Chicago Press.

Calhoun, C. J. 2017. Robert K. Merton: Sociology of 
Science and Sociology as Science. New York: 
Columbia University Press.

Collins, R. 1979. The Credential Society: An Histor-
ical Sociology of Education and Stratification. 
New York: Academic Press.

Downes, J. 2012. The Expansion of Punk Rock: Riot 
Grrrl Challenges to Gender Power Relations 

in British Indie Music Subcultures. Women’s 
Studies, Vol. 41, no. 2, p. 204-237. 

Franklin, M.I. 2005. Resounding International 
Relations: On Music, Culture, and Politics. NY: 
Palgrave Macmillan.

Gramsci, A. 2008. Selections from The Prison Note-
books of Antonio Gramsci. New York: Interna-
tional Publishers.

Habermas, Juergen. 2006. The Public Sphere: An 
Encyclopedia Article, dalam Douglas Kellner 
& Meenakshi G. Durham, Media and Cultural 
Studies Keyworks. Oxford: Blackwell Publish-
ing.

Hebdige, D. 2013. Subculture. Florence: Taylor and 
Francis.

Heryanto, A. 1999. ‘The Years of Living Luxuriously: 
Identity Politics of Indonesia’s New Rich’ da-
lam M. Pinches, Culture and Privilege in Capi-
talist Asia. Routledge, London & New York.

Huq, R. 2007. Beyond Subculture: Pop, Youth and 
Identity in A Postcolonial World. London: 
Routledge.

James, Kieran & Walsh, Rex. 2015. Bandung Rocks, 
Cibinong Shakes: Economics and Applied Eth-
ics within the Indonesian Death-metal Com-
munity. Musicology Australia, Vol. 37, no.1, p. 
28-46

Laughey, Dan. 2006. Music and Youth Culture. Edin-
burgh: Edinburgh University Press.  

Leblanc, Lauraine. 2008. Pretty in Punk: Girls’ 
Gender Resistance in a Boys’ Subculture. New 
Brunswick, N.J.: Rutgers University Press. 

Lefebvre, Henri. 1991. The Production of Space. 
Malden: Blackwell.

Luvaas, B. 2009. DISLOCATING SOUNDS: The Deter-
ritorialization of Indonesian Indie Pop. Cultural 
Anthropology, 24(2), 246–279.

Martinez, Theresa A. 1993. “Teaching Sociology 
with Popular Culture: Classroom Experiences 
with Music.” dalam Monika Reuter & David 
Walczak (ed.), Songware II: Using Popular 
Music in Teaching Sociology. Washington, DC: 
American Sociological Association.

Martin-Iverson, Sean. 2012. Autonomous Youth? 
Independence and Precariousness in The 
Indonesian Underground Music Scene, The 
Asia Pacific Journal of Anthropology, 13:4, pp. 
382–97.

Martin-Iverson, Sean. 2014. Bandung Lautan 
Hardcore: Territorialisation and Deterritoriali-

Justito Adiprasetio, Annissa Winda Larasati



72CALATHU: Jurnal Ilmu Komunikasi      Volume 2   Nomor 1,   Februari 2020

sation in An Indonesian Hardcore Punk Scene, 
Inter-Asia Cultural Studies, 15:4, 532-552.

Maryani, Eni & Adiprasetio, Justito. 2017. Magda-
lene.co Sebagai Media Advokasi Perempuan. 
Jurnal Ilmu Komunikasi1 4 (1), 111-124.

Maryani, Eni & Adiprasetio, Justito. 2018. Literasi.
co Sebagai Media Alternatif dan Kooperasi 
Akar Rumput. Jurnal Kajian Komunikasi 6 (2), 
261-276.

Mulvey, Laura. Visual Pleasure and Narrative Cine-
ma. Screen, Vol. 16, no. 3, p.6-18.

Napolitano, Marcos. 2014. Political Activists, Play-
boys, and Hippies: Musical Movements and 
Symbolic Representations of Brazilian Youth in 
The 1960s dalam Pablo Vila (ed.), Music and 
Youth Culture in Latin America: Identity Con-
struction Processes from New York to Buenos 
Aires. Oxford University Press. 

Pickles, J. 2007. Punk, Pop and Protest: The Birth 
and Decline of Political Punk in Bandung. 
RIMA, Vol. 41, No. 2, p. 223-46.

Prasetyo, F. A. 2017. Punk and The City: A History 
of Punk in Bandung. Punk & Post-punk, Vol. 6, 
no. 2 (2017), p.189-211.

Razak, M. Faqih Zalfitri. December 2017. Melawan 
Penggusuran Melalui Festival Kampung Kota. 
Diambil dari https://www.jumpaonline.com/
berita/melawan-penggusuran-melalui-aca-
ra-festival-kampung-kota (diakses pada 15 Juni 
2019). 

Rose, Andrea M. 1995. A Place for Indigenous Mu-
sic in Formal Music Education. International 
Journal of Music Education, Vol. Os-26, no. 1, 
p. 39-54.

Sakai, M., & Fauzia, A. 2013. Islamic orientations 
in contemporary Indonesia: Islamism on the 
rise?. Asian Ethnicity, 15(1), 41–61.

Saukko, Paula. 2010. Doing Research in Cultural 
Studies: An Introduction to Classical and New 
Methodological Approaches. London: Sage.

Sen, Krishna & Hill, David. 2000. Media, Culture 
and Politics in Indonesia. Melbourne: Oxford 
University Press.

Silverman, Marylin (ed.). 2004. Ethnography and 
Development: The Work of Richard F. Salis-
bury. Montreal, QC: McGill University Librar-
ies. 

Straw, Will. 1991. Systems of articulation, logics of 
change: Communities and scenes in popular 
music. Cultural Studies, Vol. 5, no.3, p. 368-

388. 
Thomas, Jim. 1993. Doing Critical Ethnography. 

London: Sage University Paper.
Thompson, Stacy. 2004. Punk Productions: Unfin-

ished Business. New York: University of New 
York Press.

Wallach, Jeremy. 2008. Living the Punk Lifestyle 
in Jakarta. Ethnomusicology, Vol. 52, no.1, p. 
98-116. 

Walser, Robert. 1995. Rhythm, Rhyme, and Rhetoric 
in The Music of Public Enemy. Ethnomusicolo-
gy, Vol. 39, no.2, p. 193-217. 

Wilkins, A.C. 2004. So Full of Myself as a Chick. 
Gender & Society, Vol. 18, no. 3, p. 328-349. 

Young, K., & Craig, L. 2008. Beyond White Pride: 
Identity, Meaning and Contradiction in the 
Canadian Skinhead Subculture*. Canadian 
Review of Sociology/Revue Canadienne de 
Sociologie, 34(2), 175–206.

Justito Adiprasetio, Annissa Winda Larasati


