CALATHU: Jurnal llmu Komunikasi
Volume 2, Nomor 1, Februari 2020: 59-72

Skena “Teras Kolektif”’: Dinamika Kolektiva
dan Resistensi Musik Mahasiswa

Justito Adiprasetio!, Annissa Winda Larasati?
Departemen Komunikasi Massa, Universitas Padjadjaran
JI. Raya Bandung Sumedang KM 21, Jatinangor 45363
Tjustito.adiprasetio@unpad.ac.id, 2anisawindalarasati@gmail.com

ABSTRAK: Teras Kolektif adalah sebuah kolektif musik yang aktif di Jatinangor, mengusung semangat punk
dan budaya Do It Yourself. Namun berbeda dengan skena punk lainnya, Teras Kolektif tidak memikul beban
esensialis yang selalu patuh pada puritanisme musik dan standar identitas lainnya. Skena Teras Kolektif mun-
cul dari kecemasan mahasiswa yang menginginkan ruang di mana bingkai moralitas “kuno” tidak mengikat
mereka. Kajian ini mengandalkan etnografi partisipatif sebagai metodologi dengan tujuan menangkap dina-
mika dan berbagai pola perilaku Teras Kolektif. Teknik pengumpulan data juga diperkuat dengan wawancara
mendalam terhadap 18 subjek yang terdiri dari aktor maupun yang bersinggungan langsung dengan kegiatan
Teras Kolektif. Temuan penelitian ini adalah Teras Kolektif merupakan ruang publik mahasiswa, di mana tidak
hanya musik, melainkan juga tempat diskusi dan pendidikan politik berlangsung. Teras Kolektif juga berhasil
menjadi ruang pertukaran wacana antara mahasiswa di berbagai kampus. Ada hal-hal yang perlu dievaluasi
Teras Kolektif sebagai kolektif progresif: karakter hiper-maskulin yang berisiko merusak semangat yang di-
usungnya, juga terkait dengan regenerasi Teras Kolektif untuk mempertahankan eksistensi dan konsistensinya
ke depan.

Kata kunci: resistansi, skena, kolektif, Teras Kolektif, punk

ABSTRACT: Teras Kolektif is a music collective that is active in Jatinangor, carrying the spirit of punk and the
culture of Do It Yourself. But unlike other punk scenes, Teras Kolektif does not carry the essentialist burden
which is always obedient to the puritanism of music and other identity standards. Teras Kolektif scene arises
from the anxiety of students who want a space where a frame of “old-fashioned” morality does not tie them
up. This study relies on participatory ethnography as a methodology, with the aim of capturing the dynamics
and various behavioral pattern of the Teras Kolektif. Data collection techniques were also strengthened by
in depth interviews with 18 subjects consisting of actors as well as those who intersected directly with Teras
Kolektif activities. The findings of this study are that the Teras Kolektif is a student public sphere, where not
only music is mixed, but also where political discussion and education take place. Teras Kolektif also succeeded
in becoming a space for discourse exchange between students on various campuses. There are things that
need to be evaluated by Teras Kolektif as a progressive collective: the hyper-masculine character that is at risk
of damaging the spirit that they carry, also related to the regeneration of the Teras Kolektif to maintain its
existence and consistency going forward.

Keywords: resistance, scene, collective, Teras Kolektif, punk

59 CALATHU: Jurnal llmu Komunikasi  Volume 2, Nomor 1, Februari 2020



Justito Adiprasetio, Annissa Winda Larasati <+~

PENDAHULUAN
Bandung adalah kota kosmopolitan tempat
pertemuan anak-anak muda yang mencoba

membangun identitas hasil dari interaksi antara
lokalitas dan globalitas (Martin-lverson, 2014).
Bukan hanya sebagai tempat interaksi pemuda-
pemudiyang melanjutkan studi di bangku perguruan
tinggi dengan beban kebudayaan daerah asal yang
dipanggul di pundak masing-masing, Bandung
merupakan kota yang mendapatkan pengaruh
sangat kuat dari globalisasi (Luvaas, 2009). Hal
yang dapat tercermin tidak hanya dari munculnya
berbagai produk kebudayaan populer yang beragam
dan silih berganti di Bandung, namun juga tercermin
dengan berkembangnya subkultur punk, metal
dan underground, juga bermunculannya kolektiva
musik yang dibangun dengan asas kemandirian
atau DIY Ethic (Do It Yourself — Lakukan sendiri).
Pada satu sisi globalisasi yang pada dasarnya
membonceng laju modernisasi dan kapitalisme
membawa berbagai risiko atas peradaban manusia,
namun di sisi lain, globalisasi juga memungkinkan
bersemainya subkultur yang memiliki potensi
kekuatan untuk menunjukkan resistennya terhadap
laju modernisasi dan kapitalisme tersebut (Hebdige,
2013). Keberadaan kolektiva-kolektiva musik
yang diasaskan pada semangat punk membawa
semangat yang sama sekali berseberangan dengan
visi kapitalisme yang sangat individualistik.
Kolektiva® adalah kelompok yang memiliki
rasa solidaritas karena berbagai nilai bersama, dan
memiliki rasa untuk menunaikan kewajiban moral
tertentu. Kolektiva berbeda dengan kelompok
biasa, karena tidak selalu berinteraksi dengan pola
yang telah mapan (Calhoun [ed], 2017). Pada kasus
kolektiva-kolektiva musik di Bandung, interaksi
antara satu sama lain, antara kolektiva maupun
individu di dalamnya bekerja sangat dinamis.
Kultur kolektiva di Bandung sendiri sudah berumur
panjang, sejak tahun 1994 misalnya sudah ada
panggung punk yang memiliki sifat “proto show”,
dilanjutkan dengan pentas punk di era Gor Saparua
90-an sampai 2000-an, hingga era Pl Punk Collective
yang merupakan wujud keterbelahan dengan grup
musik metal underground, yaitu Ujung Berung Rebel.

!Kolektiva adalah terminologi yang sering digunakan di skena
musik untuk menunjuk kelompok atau komunitas yang
berkegiatan secara sukarela dan swadaya bersama.

PI Punk Collective mengambil jalan berbeda dengan
Ujung Berung Rebel, di mana Pl Punk Collective pada
awalnya adalah sebagian band punk yang menolak
untuk tampil di area militer, tempat panggung
acara musik Bandung Berisik diselenggarakan. PI
Punk Collective juga menolak sponsor yang berasal
dari korporasi mapan, bagi mereka musik sudah
semestinya diusung dengan semangat independensi
(Prasetyo, 2017).

Setelah era Pl Punk Collective, semangat
kolektiva sempat mengalami kemunduran. Baru
para periode 2010-an bermunculan kolektiva-
kolektiva lain di akar rumput yang walaupun tumbuh
dan bergerak secara sporadis, mencoba tetap
berjejaring satu sama lain. Salah satu kolektiva
yang mencoba meneruskan jalan tersebut adalah
Teras Kolektif. Dimotori mahasiswa yang berasal
dari Universitas Padjadjaran (UNPAD), Teras Kolektif
mencoba membangun semangat punk dengan
asas kemandirian, mengamalkan DIY Ethics serta
mencoba menciptakan narasi alternatif berhadapan
dengan narasi dominan.

Dalam kacamata Gramscian, apa yang
dilakukan oleh Teras Kolektif dan kolektiva lain
merupakan wujud resistensi terhadap hegemoni
dominan. Teras Kolektif memulai mobilisasi yang
dimulai dalam skala kecil untuk berlawan terhadap
kekuasaan suprastruktur negara (Gramsci, 2008).
Kang (2013) misalnya menyebutkan gerakan sosial—
counter hegemony—adalah upaya substansial untuk
menantang struktur hegemoni saat ini. Sebagai
sebuah gerakan sosial, Teras Kolektif mencoba
menginisiasi mobilisasi sosial melalui musik dan
ragam diskusi. Sama dengan kolektiva lain, Teras
Kolektif memiliki tempat untuk tempat mereka
“nongkrong”, yang terletak di selasar atau teras salah
satu gedung di FIKOM UNPAD. Teras sebagai ruang
secara resiprokal membentuk identitas mereka yang
sering nongkrong di sana oleh mereka yang berada di
luar, yaitu “anak-anak Teras”. Teras menjadi tempat
mereka berdiskusi dan merencanakan panggung
musik.

Pada dasarnya, kolektiva musik tak
terkecuali Teras kolektif merupakan ruang sosial
sekaligus politis. Ruang yang tak dapat dilihat dalam
dimensi place atau ruang fisik, namun merupakan
ruang imajiner yang memiliki keterikatan dengan
relasi dan realitas sosial di dalamnya. Mengikuti
konsep Lefebvre (1991), bahwa ruang (sosial) selalu

CALATHU: Jurnal llmu Komunikasi

Volume 2 Nomor 1, Februari 2020 60



eacatny Justito Adiprasetio, Annissa Winda Larasati

merupakan produk (sosial)— (social) space is a
(social) product. Ruang (sosial) tidak dapat muncul
secara acak dan spontan, namun merupakan hasil
atau implikasi dari keberadaan bangunan realitas
sosial (Lefebvre, 1991). Teras Kolektif menjadi
ruang tempat di mana komunitas tersebut menjalin
percakapan, bertukar wacana, dan membangun
kesadaran politik.

Teras  Kolektif  sebagai  komunitas
mengambil jalan yang agak berbeda dengan
kolektiva punk lain di kota Bandung vyang
cenderung puritan, dan terus mempertahankan
permainan nada khas musik punk yang terdengar
mentah. Komunitas punk secara historis biasanya
dipengaruhi oleh empat unsur utama yaitu musik,
fesyen, tongkrongan, dan pergerakan (pemikiran)
(Thompson, 2004). Anggota-anggota TKolektif tidak
secara dogmatis mengikuti pakem-pakem musik
punk dan fesyen punk. Teras Kolektif sangat terbuka
pada berbagai jenis musik dari yang keras seperti
hardcore punk, underground, metal, bahkan juga
rap dan surf. Apa yang diamini oleh Teras Kolektif
adalah musik harus bersifat universal dan dalam
universalitas itu tetap dapat diselipi atau bahkan
mengemban beban perlawanan. Begitupun dengan
fashion, tanpa terjebak dalam identitas busana punk
seperti jaket lusuh yang dipenuhi emblem dan duri-
duri, sepatu boots Dr. Martens, celana panjang ketat,
spike (gelang berjeruji) di tangan dan rambut tajam
yang bergaya mohawk, walaupun semua anggota
Teras Kolektif cenderung menyukai pakaian hitam,
mereka tidak membawa identitas semacam itu. Hal
yang menjadi landasan utama bagi penggiat Teras
Kolektif adalah dua poin terakhir yang dijabarkan
Thompson (2004) sebagai unsur utama punk, yaitu
tongkrongan sebagai wujud kekeluargaan dan
pergerakan yang merupa dalam berbagai kegiatan
musik dan diskusi yang diselenggarakan Teras
Kolektif serta praktik keseharian.

Artikel ini  berupaya mengelaborasi
bagaimana lahirnya dan dinamika skena Teras
Kolektif dalam bermusik dan berkegiatan, termasuk
interkoneksinya dengan komunitas musik lain di
Bandung dan Jabotabek, serta manifestasi resistensi
dalam berbagai praktik kultural yang melekat di
dalamnya. Studi tentang relasi antara budaya
anak muda dan musik khususnya yang berkaitan
dengan praktik resistensi di era kontemporer telah
banyak dilakukan (James & Walsh, 2015; Prasetyo,

2017; Martin-lverson, 2012; Martin-lverson,
2014; Beighey & Unnithan, 2006; Laughey, 2006),
begitupun dengan analisis yang bersifat retrospektif
(Bartie & Fraser, 2017; Napolitano, 2014). Musik
dan skena yang menjadi latar di mana musik itu
tumbuh pada dasarnya merefleksikan kekuatan
sosial dan relasi kuasa yang ada (Rose, 1995). Kita
dapat memahami lebih jauh tentang dunia kita dan
berbagai upaya untuk mengubahnya dengan melihat
dan mempelajari pergerakan musik (Martinez, 1993;
Walser 1995).

Artikel ini mengikuti Martin-lverson (2014)
menggunakan istilah “scene” untuk menunjuk
sasana di mana wacana musik bekerja. Hal tersebut
juga dipertimbangkan untuk mengikuti istilah yang
kerap digunakan oleh pelaku musik di Bandung
untuk menunjuk ruang sosial yang berkaitan dengan
genre tertentu. Martin lverson (2014) menjelaskan
bahwa term skena sangat fleksibel dan memiliki akar
penggunaan pada genre punk hardcore. Penggunaan
term skena kemudian meluas dan tidak terlalu
tertikat kepada punk hardcore, juga folk, ‘rock and
roll’ dan seterusnya, hingga bahkan menciptakan
sebutan “anak skena” sebagai identitas juga bahkan
ejekan untuk mereka yang berada di dalam ruang
sosial musik Bandung. Konsep skena sendiri juga
telah digunakan dalam studi musk popular untuk
menangkap dimensi spasial produksi musik dan
praktik sosial terkait, Straw (1991) mendefinisikan
skena dengan “ruang budaya di mana berbagai
praktik musikal hidup berdampingan, berinteraksi
satu sama lainnya dalam berbagai proses
diferensiasi, dan sesuai dengan lintasan perubahan
dan pemupukan silang yang bervariasi.” Definisi
Straw (1991) terhadap skena tersebut sejalan
dengan elaborasi Levebfre terkait produksi ruang
(sosial) (Lefebvre, 1991) bagaimana tindakan sosial
yang dilakukan oleh subjek-subjek di dalamnya yang
memberikan makna terhadap ruang spasial.

METODOLOGI

Data dalam penelitian ini dikumpulkan dari riset
lapangan yang berlangsung di antara 2018-2019.
Penelitian ini menggunakan etnografi partisipatoris
untuk menangkap dinamika dan berbagai gejala
perilaku dalam kegiatan keseharian komunitas
Teras Kolektif dan pada berbagai agenda acara Teras

61 CALATHU: Jurnal llmu Komunikasi

Volume 2 Nomor 1, Februari 2020



Justito Adiprasetio, Annissa Winda Larasati <+~

Kolektif: musik maupun acara diskusi dan pemutaran
film. Penggunaan etnografi dalam penelitian ini
diharapkan dapat membuat desain riset penelitian
ini lebih fleksibel (Silverman 2004).

Etnografi partisipatoris yang diterapkan
dalam riset ini akan berupaya menghilangkan
kriteria kredensial atau otoritas peneliti, tujuannya
untuk menghilangkan “properti posisi” (Collins,
1979) yang apabila dalam penelitian konvensional
berisiko menciptakan praktik monopoli produksi
pengetahuan karena status kepakaran dan otoritas
subjek peneliti (Thomas, 2013). Penelitian ini
berupaya menghindari apa yang dijelaskan oleh
Bourdieu dan Passeron (1977), bagaimana otoritas
pedagogis ilmu pengetahuan memiliki kekuatan
untuk membekukan makna kultural tertentu,
sehingga berpotensi melenyapkan polyvocality
(Saukko, 2010).

Penelitian  ini  juga  menggunakan
wawancara mendalam sebagai bagian dari metode
pengumpulan data. Narasumber yang diwawancarai
terdiri dari 8 anggota komunitas Teras Kolektif, 1
fotografer yang beberapakali memotret kegiatan
Teras Kolektif, 6 orang yang hampir selalu datang
dalam acara Teras Kolektif namun bukan merupakan
bagian dari komunitas Teras Kolektif, 1 mantan
pemimpin redaksi majalah musik kampus FIKOM,
Gila Nada, dan 2 anggota Band yang pernah menjadi
pengisi acara kegiatan Teras Kolektif. Semua
narasumber pada dasarnya mengenal satu dengan
lainnya dengan tingkat keakraban yang berbeda.

Setelah data dari wawancara terkumpul,
pertama hasil wawancara tersebut melalui proses
transkripsi berlapis: pertama dilakukan secara
verbatim, lalu disesuaikan dengan Bahasa Indonesia
yang lebih universal. Pada tahapan berikutnya, hasil
wawancara dipilah berdasarkan tema dan temuan
untuk menemukan kesamaan maupun kontradiksi
atas informasi yang didapatkan dari masing-masing
narasumber.

PEMBAHASAN

Pada Awalnya adalah Skena Kolektif

Periode 1990-an adalah awal di mana budaya
popular meledak di Indonesia, tak terkecuali
dengan mulai menapaknya genre-genre musik keras

seperti hardcore punk dan musik underground
atau alternatif lainnya. Hal tersebut tidak bisa tidak
dipengaruhi secara signifikan akibat deregulasi
media yang terjadi dalam lingkup politik di Indonesia
pasca gelombang reformasi 1998, juga terutama
peningkatan kelas menengah urban yang menyeret
praktik globalisasi selera (Heryanto, 1999; Baulch,
2002; Sen and Hill, 2000).

Keberadaan kelas menengah urban adalah
fondasi yang memungkinkan terjadinya infiltrasi
musik dan budaya yang sebelumnya terlebih dahulu
populer di negara (Baulch, 2002). Infiltrasi musik
punk di Indonesia misalnya disebabkan oleh interaksi
langsung dengan komunitas punk di Amerika, selain
juga disebabkan tak sedikit individu yang pernah
ke luar negeri. Generasi pertama punk pertama
tersebut mendapatkan akses langsung pada sumber-
sumber punk, seperti piringan hitam, kaset, majalah,
literatur, dan aksesoris. Hanya mereka yang berasal
dari kelas menengah atas yang mampu memiliki
aksesibilitas terhadap produk kebudayaan dari luar
tersebut (Karib, 2007). Berkembangnya komunitas
punk juga berhutang besar terhadap keberadaan
kelas menengah, lahirnya generasi pertama punk
yang terepresentasi oleh dari munculnya kolektif-
kolektif seperti Anti Septic, Young Offender (Y.0),
South Sex (S.S) dan South Primitive (S.P) pada
periode 90 hingga 95 adalah. Periode 1995 hingga
2001, di Jakarta muncul kontestasi identitas punk
antara mereka yang berusaha politis, dan mereka
yang menonjolkan identitas punknya. Mereka
yang tenggelam dalam identitas punk, menurut
Wallach (2008) adalah komoditas impor dan
budaya konsumerisme global, mereka melakukan
praktik mimesis atau peniruan tanpa benar-benar
memahami dimensi ideologi yang dibawa oleh punk
itu sendiri.

Pada periode yang hampir bersamaan, di
Bandung juga bermunculan kolektiva. Salah satunya
adalah Riotic yang berjejaring dengan komunitas
punk di seluruh dunia, dan saling bertukar referensi
tentanganarkisme. Pada tahun menjelang reformasi,
punk tidak hanya merupakan representasi skena
musik namun merupakan representasi pergerakan
sosial yangt sangat aktif. Pada tahun 1998 komunitas
punk di Bandung membentuk Front Anti-Fasis
(FAF) yang juga ambil bagian dalam demonstrasi
menumbangkan rezim Orde Baru (Pickles, 2007).
Sama dengan yang terjadi di Bandung, komunitas

CALATHU: Jurnal llmu Komunikasi

Volume 2 Nomor 1, Februari 2020 62



eacatny Justito Adiprasetio, Annissa Winda Larasati

punk di Jakarta juga turut serta berbareng-bergerak
bersama dengan Pergerakan Kaum Miskin Kota
dan LSM-LSM turut ambil bagian berdemonstrasi
dan bergerak untuk merongrong kekuasaan Orde
Baru menjelang reformasi (Karib, 2007). Namun
sayangnya hal tersebut tidak bertahan lama, pasca
reformasi punk politik mengalami penurunan. Pasca
tumbangnya rezim Soeharto seolah tidak ada lagi
objek resisten yang layak bagi punk politik. Reformasi
adalah puncak bagi punk anarko di Indonesia,
perpaduan antara musik punk yang agresif, politik
militan yang anarki serta meletupnya adrenalin
kaum muda untuk melawan (Pickles, 2007).

Apa yang menjadi persamaan Antara skena
musik di Jakarta dan Bandung, keduanya dibangun di
atas kolektivisme dan membentuk apa yang disebut
kolektiva: Dari, oleh, dan untuk kita bersama.
Model kolektiva tersebut kemudian diwarisi pada
periode-periode berikutnya oleh komunitas musik.
Tak sedikit komunitas musik di Jakarta dan Bandung
masih memberlakukan model yang sama, walaupun
pada praktiknya tidak utuh, karena apa yang lenyap
dari model kolektiva di skena musik tersebut adalah
dimensi kesadaran politik. Di Jakarta misalnya,
terdapat gigs yang cenderung apolitis dalam arti
tidak merespon situasi politik di luar secara vulgar
namun tampil sebagai panggung musik alternatif,
seperti Thursday Riot, Bar Blues, Thursday Noise,
dan Superbad. Semuanya merupakan gigs, dalam
skena musik alternatif dan juga memainkan musik
keras, namun membawa semangat yang berbeda
apabila dibandingkan dengan yang ada satu dekade
sebelumnya. Sutresna (2011) saat merespon
penangkapan “punkers” di Aceh pada 10 Desember
2011 menyebutkan bahwa punk pada saat itu tak
memiliki daya dobrak, kecuali sebatas identitas
yang terepresentasi melalui fesyen semata. Upaya
untuk membangkitkan semangat kolektivisme yang
kemudian aras awal berkumpulnya anak-anak Teras,
serta ditambah untuk membangkitkan nuasa politik
dari pergerakan akar rumput yang ada di kampus
adalah hal yang memantik kemunculan Teras
Kolektif.

Pada awalnya sendiri Teras terbentuk tidak
dilandaskan pada semangat bermusik bersama.
Pada tahun 2013 tongkrongan Teras diinisiasi oleh 4
orang: E, I, W, dan S. Keempatnya sebenarnya tidak
berniat untuk membentuk tongkrongan yang rutin
didatangi, namun karena letak Teras strategis (berada

di seberang kantin dan menghadap ke parkiran
motor dan jalan depan FIKOM) relasi antara ruang
dan keterdesakan untuk memiliki tempat singgah
yang nyaman pada jeda perkuliahan. Bermula dari
tongkrongan, obrolan yang ngalor-ngidul kemudian
berujung pada diskusi politik lebih jauh. Diskusi
tentang politik praktis kemudian mewarnai obrolan
di Teras, walaupun tidak sepenuhnya melulu
tentang politik praktis, karena anak-anak Teras juga
membicarakan tentang ideologi-ideologi lain yang
menurut mereka merepresentasikan anak muda,
seperti anarkisme, punk, dan seterusnya.

Teras menjadi semacam ruang publik
yang terbentuk dari kegelisahan subjek-subjek
di dalamnya untuk mendiskusikan hal apapun
(Habermas, 2006). Ruang publik, di mana pada
dasarnya semua orang dapat keluar-masuk tanpa
halangan dan melemparkan topik apapun, yang
bahkan terkadang dianggap tabu oleh masyarakat
umum di Indonesia, dan bahkan tidak banyak
dibicarakan di dunia kampus. Isu seperti komunisme
dan hal yang kerapkali dianggap sensitif seperti
agama, LGBT, dan sebagainya dapat dibicarakan.
Kultur yang terbuka tersebut, kemudian bertahan
hingga saat ini.

Selain diskusi, Teras juga mengadakan
nobar film Senyap (The Look of Silence) pada
tahun 2014. Film Senyap sendiri adalah film
semi-dokumenter yang disutradari oleh Joshua
Oppenheimer, bercerita tentang salah satu keluarga
korban G30S, dan menghadapi masalah besar
karena keluarganya dituduh sebagai bagian dari
Partai Komunis Indonesia (PKI). Hal ini merupakan
langkah yang cukup berani, mengingat pada waktu
yang hampir bersamaan, terjadi banyak pembubaran
yang dilakukan oleh aparat maupun organisasi
masyarakat yang masih hidup di bawah bayang-
bayang doktrin Orde Baru. Bahkan Lembaga Sensor
Film (LSF) menyatakan dan mengeluarkan surat
yang menolak film Senyap seutuhnya dan melarang
pemutaran film Senyap di bioskop dan untuk umum.
Keputusan Teras mengadakan pemutaran film
Senyap pada dasarnya dilandaskan atas kesadaran
bahwa banyak dari generasi mereka di kampus
yang tidak memahami sebenarnya apa yang terjadi
pada periode 1965. Mereka hanya mendapatkan
informasi tentang apa yang terjadi serta dampaknya
dari apa yang terjadi pada 30 September 1965 dari
cerita orang tua mereka dan narasi sejarah Orde

63 CALATHU: Jurnal llmu Komunikasi

Volume 2 Nomor 1, Februari 2020



Justito Adiprasetio, Annissa Winda Larasati <+~

Baru. Penyelenggaraan pemutaran film ini menarik
mengingat Teras sendiri bukanlah unit kegiatan
mahasiswa (UKM) mahasiswa formal.

Selain pemutaran Film, terdapat kegiatan
lain yang beberapa kali dilakukan dengan melibatkan
fakultas seperti pembacaan puisi, workshop sablon,
dan diskusi buku. Tongkrongan dan berbagai
kegiatan oleh anak-anak Teras cukup menarik
perhatian mahasiswa lain yang gelisah, terutama
mereka yang berasal dari generasi atau angkatan
kuliah setelahnya. Pada tahun 2016 pengaruh
musik mulai terasa di nuansa pergaulan Teras, hal
ini disebabkan terjadinya proses regenerasi mereka
yang melibatkan diri di Teras Kolektif. Generasi
pertama Teras lebih menyukai puisi, sastra serta
kegiatan kriya lain seperti sablon kaos dan membuat
gambar propaganda, sedangkan generasi kedua
Teras lebih banyak berisi orang-orang memiliki
keahlian dan latar belakang musik.

Pengaruh musik lingkungan Jatinangor
juga turut mengubah lansekap diskusi serta
pergaulan di Teras. Pada medio 2014-2015 Unpad
memiliki tiga motor yang menggerakkan skena
musik di Jatinangor. Fakultas Sastra pada tahun
2015 misalnya memiliki acara ikonik, yaitu Senja
di Sastra, FISIP memiliki Musik Senja, sedangkan
FIKOM memiliki acara Parking Gigs yang walaupun
tidak terlalu konsisten diadakan namun bertahan
sejak 2012 hingga 2014. Tiga acara tersebut hanya
potret sebagian dari panggung-panggung dadakan
yang diadakan oleh penggiat musik di FIKOM.

Generasi kedua Teras sendiri mendapatkan
pengaruh yang yang cukup berat dari musik metal
dan underground. Hal ini disebabkan adanya
anggota Teras yang sejak sebelumnya ambil bagian
dalam skena musik metal dan underground di
Bandung. Mereka juga memiliki afiliasi dengan
komunitas punk di Bandung, H misalnya turut ambil
bagian ketika dalam gerakan melawan sengketa
lahan di Bandung.

Pertemuan antara musik, kultur
tongkrongan dan diskusi yang sebelumnya telah
ada menghasilkan pergumulan ideologis yang
menciptakan karakter khas dari Teras Kolektif itu
sendiri. Berbeda dengan kebanyakan komunitas
yang secara langsung melakukan praktik mimesis
atau penduplikasian gaya hidup punk, Teras sudah
terlebih dahulu memiliki semangat kemandirian,
DIY dan usaha untuk melawan narasi alternatif,

baru kemudian belakangan obrolan tentang punk
dan anarkisme muncul belakangan ketika terdapat
orang-orang yang cukup bergiat di dalamnya.

Pertemuan antara beberapa aras ideologi
tersebut kemudian memantik terciptanya skena
musik alternatif, dan lebih jauh subkultur Teras.
Titik awal skena alternatif musik FIKOM dimulai
dengan diselenggaraan musik kolektif Rock and
Fuck yang diinisiasi oleh dua musisi, yaitu B dan
H pada tahun 2015. Rock and Fuck pada awalnya
mencoba mengakomodir absennya panggung musik
underground di FIKOM, yang pada periode tersebut
rutin diselenggarakan di Fakultas lain seperti Fakultas
IlImu Budaya (FIB) dan Fakultas llmu Sosial dan Politik
(FISIP). Rock and Fuck adalah acara swadaya di mana
panitia hanya menyediakan alat dan siapapun yang
hendak berpartisipasi menjadi pengisi musik bisa
tampil sepuasnya secara bergiliran. Mereka yang
tampil dalam Rock and Fuck membawakan musik
keras, seperti metal dan beragam jenis variannya,
grind-core, rock and roll, hingga surf. Tidak ada
jadwal atau rundown yang mengikat acara tersebut.
Bentuk-bentuk ekspresi musik yang dapat dikatakan
sangat punk seperti pogo-dance, moshing, hingga
surfing di antara penonton menjadi ciri khas dari
penyelenggaraan musik Rock and Fuck.

FIKOM sendiri sebenarnya memiliki Unit
Kegiatan Mahasiswa (UKM) vyang didedikasikan
khusus untuk musik, yaitu Komunitas Musik Fikom
(KMF). Sebagian panitia acara Rock and Fuck sendiri
selain merupakan anggota Teras, juga merupakan
anggota KMF. Menurut mereka yang bergiat di
dua kaki, banyak hal yang tidak dapat disuarakan
di KMF, namun mendapatkan ruang di Rock and
Fuck. KMF sendiri cenderung mengakomodir
musik-musik populer atau Rock yang walaupun
sekeras apapun tidak akan menyentuh demarkasi
underground, punk, dan grind. Selain itu KMF juga
memiliki fokus lain selain musik itu sendiri, adalah
penyelenggaraan atau pengorganisasian event
musik, sehingga bagi sebagian anggota KMF sendiri
keberadaan Komunitas Musik Fikom tidak benar-
benar dilakukan untuk perkembangan musik itu
sendiri dan kehilangan sisi kolektivitas di dalamnya.
Bagi mereka Rock and Fuck menjawab kegelisahan
mereka, bahwa ada nilai-nilai kolektivitas dan
genre musik yang tidak bisa diakomodasi oleh KMF
karena KMF cenderung komersil, kemudian memiliki
sasananya.

CALATHU: Jurnal llmu Komunikasi

Volume 2 Nomor 1, Februari 2020 64



eacatny Justito Adiprasetio, Annissa Winda Larasati

Pada medio 2016 Rock and Fuck
sempat berhenti, hal tersebut lantara kedua
motor utamanya harus menghadapi kesibukan
menghadapi persyaratan kuliah dan mengikuti
tur musik di Pulau Jawa. Memasuki tahun 2017,
diinisiasi oleh sebagian anggota Teras, yaitu J, C, D,
dst untuk merespon kekosongan tersebut dengan
merencanakan dibuatnya event musik regular yang
dapat menggantikan keberadaan Rock and Fuck.
Pada saat itulah, ide nama Teras Kolektif dicetuskan.

Pada awalnya Teras Kolektif diisi oleh
band-band yang berasal dari kampus sendiri. Namun
belakangan Teras Kolektif mengandalkan jaringan
antar fakultas dan antar universitas dan bahkan
komunitas musisi lain yang sejak sebelumnya telah
dimiliki, juga mengundang band-band dari luar
FIKOM UNPAD, dan bahkan dari wilayah Jabotabek.

Pada proses penyelenggaraan Teras
Kolektif semangat awal anggota Teras masih serupa,
yaitu kemandirian, DIY-Ethics dan upaya untuk
resisten. Semangat kemandirian ini yang kemudian
membuat Teras Kolektif dapat terus bertahan
bertahan, dan memiliki event yang cukup besar di
tiga tahun ke belakang. Selain event besar Teras
Kolektif, Teras juga tak jarang menyelenggarakan
gigs musik kecil khusus untuk anak-anak Teras.

Teras Kolektif: Teras Musik Jatinangor
Teras Kolektif menjadi salah satu event utama
yang diselenggarakan komunitas Teras. Sudah
diselenggarakan sebanyak empat kali dimulai dari
tahun 2017, setiap panggung Teras Kolektif selalu
sukses. Tidak hanya terkait dengan kuantitas
penonton yang selalu ada di rentang 300-500 orang,
tetapiantusiasme dari penonton yang terepresentasi
daridansa pogo, moshing, headbanging, dan bahkan
berselancar di antara penonton menjadi tolak ukur
keberhasilan acara Teras Kolektif. Panggung Teras
Kolektif telah diselenggarakan tiga kali, yaitu: Teras
Kolektif 1.0 yang diselenggarakan pada 17 September
2017, Teras Kolektif 2.0 pada 28 September 2018
dan Teras Kolektif 3.0 pada 22 Maret 2019. Teras
Kolektif sendiri selalu diselenggarakan di bangunan
ampitheater FIKOM, bangunan yang juga menjadi
ciri khas dari perhelatan Teras Kolektif itu sendiri.
Pada awalnya, event Teras yang pertama
yaitu Teras Kolektif 1.0 diselenggarakan sekadar

untuk memuaskan semangat dari, oleh, dan untuk
kita. Lebih spesifik lagi, mencarikan panggung
bagi band-band FIKOM yang belum mendapatkan
tempat di panggung lain, mengingat sebagian
event musik di Bandung menyaratkan band yang
ingin tampil membayar sejumlah uang. Band yang
tampil di tanggal 17 September 2017 tersebut,
hampir semuanya berasal dari FIKOM: Breh & The
Bangsat, Diskvrsvs, El Karmoya, Gallur Andjana,
Knud Hamsun, Orkes Bagong Februari, Saripohace,
Smiling Sunshine, dan Band TP. Baru kemudian
pada panggung Teras Kolektif 2.0, Teras Kolektif
mengundang lebih banyak band dari luar FIKOM,
terutama dari fakultas sebelah. Pada Teras Kolektif
3.0 dan 4.0 line-up yang menjadi pengisi acara juga
terdapat Band yang berasal dari luar kota bahkan
provinsi. Sejak Teras Kolektif 2.0, banyak yang dari
luar yang tertarik untuk tampil di panggung Teras
Kolektif, terutama band punk dan underground yang
berasal dari Jabotabek.

“Banyak Band yang mengirimkan e-mail
ke Teras, mereka minta tertarik dan
ingin manggung untuk Teras. Sepertinya
hal disebabkan banyak informasi yang
menyebar terkait Teras Kolektif. Apalagi
mereka yang sudah pernah manggung
untuk Teras Kolektif, mereka ingin main
lagi, dan band-band lain yang mereka
ceritakan pengalaman manggung untuk
Teras Kolektif, juga jadi tertarik untuk
main. Terdapat ada mekanisme seleksi
dan kurasi untuk Band yang tampil yang
biasanya dilakukan melalui diskusi di
Teras. Pemilihan band yang dapat tampil
biasanya disesuaikan dengan visi dari
musisi yang tampil.” (Wawancara dengan
anggota Teras Kolektif, D, 17 Mei 2019)

Pada periode dua tahun ini 2017-2019, Teras
Kolektif menjadi salah event musik yang cukup
dikenal, bahkan untuk kalangan musisi punk dan
underground di Bandung dan Jabotabek (Jakarta-
Bogor-Tangerang-Bekasi). Teras Kolektif menjadi
teras musik underground di Jatinangor, di mana
setiap penyelenggaraanya selalu sukses.
Belakangan salah satu band yang tampil
di panggung Teras Kolektif 1.0, Band TP berhasil
menembus skena musik nasional, dan menjadi salah
satu band yang cukup mendapatkan exposure dari
media, bahkan salah satu video-clip Band TP yang

65 CALATHU: Jurnal llmu Komunikasi

Volume 2 Nomor 1, Februari 2020



Justito Adiprasetio, Annissa Winda Larasati <+~

berjudul Sunshine berhasil menembus 550 ribu
penonton (Youtube, 15 Mei 2019), jumlah yang
signifikan untuk band yang muncul dari skena kecil
dalam kurun waktu satu tahun, jumlah tersebut
makin meningkat apabila diakumulasikan dengan
jumlah penonton video Youtube Band TP yang lain,
dan jumlah pendengar di Spotify.

“Mereka (Teras Kolektif *red) benar-benar
memberikan support yang pol. Mulai dari
publishing yang niat hingga membuat
gigs yang gila. Ini penting, karena keliaran
mereka di gigs (crowdsurfing, moshing,
pogodance, dan lainnya) diduplikasi oleh
orang-orang yang pertama nonton Band
TP. Penonton jadi experience live-nya Band
TP” (Wawancara dengan anggota band

Band TP, L, 10 Juni 2019)

Salah satu ciri khas penampilan Band TP adalah
keberadaan perahu karet yang berselancar di antara
orang-orang yang sedang moshing. Penampilan
tersebut bertahan sejak penampilan Band TP di
Teras Kolektif 1.0.

Semua penampil yang peneliti temui pada
saat dan setelah event Teras Kolektif 1 hingga 4,
selalu mengatakan Teras Kolektif berbeda dengan
event musik lain, termasuk yang sejenis. Hal ini
disebabkan antusiasme yang sangat besar tidak
hanya dari peserta namun juga panitia. Menurut
mereka, semua yang hadir bisa terjun di dalam
histeria dan energi yang sama, tanpa terbeban
hal apapun, termasuk rundown yang biasanya
mengacaukan tensi acara. Ketiadaan sponsor besar
membuat acara bisa berjalan dengan bebas, sesuai
dengan kesepakatan antara panitia dengan peserta
juga para penampil. Berkali-kali para band yang
datang memainkan lagu lebih banyak dari yang
direncanakan karena dorongan dari penonton, dan
mereka tidak keberatan melakukannya.

Resistensi dan Kemandirian Teras Kolektif

Seperti dapat kita lihat dari berbagai literatur bahwa
wacana politik berkait punk bergerak semakin
jauh dan beradaptasi dengan berbagai konteks
yang menghadapinya (Wallach, 2008; Franklin,
2005; Pickles, 2007). Sebagian luruh dan tidak
melakukan praktik resistensinya, sebagian lagi
tetap membawa nuansa anak muda yang resisten,

dan kemudian menciptakan subkulturnya sendiri
yang merupakan hibriditas dari fundamental
lokal dan pengaruh global. Bandung, misalnya
pernah menjadi salah satu basis produksi budaya
pemuda dan perlawanan masyarakat marjinal
terhadap Orde Baru yang militeristik dan fasis
(Prasetyo, 2017). Walaupun sempat mengendur
semangat punk kemudian perlahan bangkit lagi
ketika muncul ancaman lain di hadapan mata, yaitu
membesarnya hegemoni pembangunanisme dan
membuat terpantiknya konflik ruang dan agraria
di Bandung (Martin-lverson, 2014). Gramsci (2008)
menjelaskan bahwa hegemoni memisahkan dirinya
dari subaltern yang tertindas melalui pengaruh
budaya yang menciptakan disparitas kekuasaan.
Komunitas punk di Bandung mencoba membangun
counter-hegemony atas pembangunanisme
tersebut, dan melakukan ragam praktik resistensi
Komunitas Taman Kota yang bergiat di bawah
jembatan layang Pasupati adalah salah satu contoh
bagaimana komunitas punk merespon problem
ruang (Prasetyo, 2017), juga diselenggarakannya
Festival Kampung Kota yang diselenggarakan pada
26 November-24 Desember untuk merespon
penggusuran yang dilakukan oleh Pemerintah Kota
Bandung terhadap warga Dago Elos (Razak, 2017).
Ketegangan-ketegangan yang muncul membuat
kolektif punk di Bandung kembali tumbuh, dan tidak
hanya dalam aras pergerakan namun menjadi ruang
bertemunya wacana yang diakronis antara ragam
budaya pemuda, etika DIY dan kemandirian punk.
Efek domino tersebut kemudian membuat dalam
periode tiga tahun terakhir bermunculan kolektif
punk dan underground di Bandung. Teras Kolektif
adalah salah satu kolektiva yang ada dalam aras
kebangkitan ideologi punk tersebut.

Walaupun kolektiva mulai bertebaran,
namun sangat minim kolektiva yang berumah di
kampus. Hal ini merupakan suatu ironi menilik pada
argumen Lefebvre (1991) bahwa pada dasarnya
setiap ruang, selalu merupakan produk dari relasi
sosial di dalamnya.

“Kolektif di kampus (terutama di Bandung)
sekarang jarang terdengar. Begitupun
makin jarang bandyang muncul darikolektif
dan gigs kecil yang rutin diselenggarakan di
kampus. Misalnya di ITB, beberapa tahun
lalu masih ada kolektiva yang kemudian
menelurkan band seperti Mulyono, tapi

CALATHU: Jurnal llmu Komunikasi

Volume 2 Nomor 1, Februari 2020 66



eacatny Justito Adiprasetio, Annissa Winda Larasati

sekarang sudah tidak ada lagi. Itenas, juga
udah tidak ada. Teras Kolektif mewadabhi
band-band dari kampus itu. Teras Kolektif
suka mengajak band dari kampus tetangga
sepertiltenas, Unisba, dl/ untuk manggung.
Koneksi yang dibangun oleh Teras Kolektif
itu dari kampus ke kampus.” (Wawancara

dengan anggota Band TP, L, 10 Juni 2019)

Sebagai kolektiva, Teras Kolektif
membangun fondasi ekonomi awal dengan urunan.
Setiap anggota dari Teras berkontribusi uang
dan tenaga. Kontribusi uang dilakukan dengan
semampunya, sedangkan semua orang turut serta
mengeluarkan keringat untuk mengerjakan apapun
yang berkait dalam persiapan event Teras Kolektif.
Kegiatan seperti merakit sound system, menyiapkan
venue, dan sebagainya dilakukan secara berbareng
tanpa terkecuali.

Teras Kolektif sangat resisten terhadap
dana sponsor terutama yang berasal dari industri
rokok. Tidak ada dana sponsor yang berasal dari
korporasi besar, dan kalaupun Teras Kolektif
menerima sponsor dapat dipastikan berasal dari
usaha anggota Teras Kolektif dan tidak menjadi
pemodal utama. Bagi Teras Kolektif, semua yang
terlibat harus berdasarkan kesadaran kolektif dan
tidak ada yang memonopoli untuk menanggung
suatu acara sendirian. Hal ini, pertama disebabkan
untuk menghindari ketergantungan terhadap pihak
tertentu, sehingga apabila pihak penyandang dana
itu hilang maka Teras Kolektif juga akan surut. Kedua,
dilakukan untuk menjaga semangat kolektivitas
dari Teras Kolektif itu sendiri. Semangat awal Teras
Kolektif sejak coba dibuat adalah “dari, oleh, dan
untuk kita”.

Teras Kolektif sendiri sebenarnya pernah
mendapatkan tawaran sponsor dari dua perusahaan
rokok besar. Keduanyatawarantersebut disampaikan
secara tidak langsung melalui salah satu band
yang merupakan endorser dari perusahaan rokok
tersebut. Bagi anggota Teras Kolektif, industri rokok
telah bekerja secara hegemonik dalam industri
musik di Indonesia, sehingga satu-satu-nya cara
adalah membangun praktik resistensi, dan bukan
hanya dengan menolak sponsorhip dari perusahaan
rokok, tetapi mencoba membangun counterculture
dalam lingkup skena musik di Indonesia.

“Kita pernah beberapa kali mendapatkan
tawaran dari perusahaan rokok vyang
pemiliknya utamanya orang-orang terkaya
di dunia, namun jelas kami tidak mau. Kita
bisa melihat industri rokok itu sudah terlalu
mengkooptasi industri musik di Indonesia,
selalu dominan jadi sponsor di ragam acara
musik besar. Tidak hanya itu, perusahaan
rokok juga mengeksploitasi band yang mau
menjadi endorser-nya. Relasi industrial
antara pegiat band dan perusahaan rokok
sangat kapitalistik.” (Wawancara dengan

anggota Teras Kolektif, B, 20 Mei 2019).=

Pada awalnya Teras Kolektif tidak
memberikan uang pengganti pada mereka band-
band yang manggung di acara mereka. Namun sejak
Teras Kolektif 1ll, band-band yang berasal dari luar
Unpad mendapatkan uang pengganti transportasi
sebesar 500.000. Kesadaran untuk mengganti,
atau dalam bahasa anggota Teras sebagai “uang
keringat”, ini didasarkan pada pengalaman B dan H
yang pernah melakukan tour keliling Asia Tenggara
bersama band grindcore, AD. Saat melakukan
pentas di Malaysia, Singapura dan Thailand, AD
selalu mendapatkan “uang keringat”. Hal tersebut
yang membedakan antara skena musik underground
di Indonesia khususnya di Bandung dengan di Kuala
Lumpur, Malaysia. maupun di Bangkok, Thailand.
Di Indonesia, band-band dalam skena musik
underground berpartisipasi di atas panggung sama
sekali tanpa uang pengganti, penonton datang juga
seringkali tanpa uang tiket, sedangkan di negara-
negara lain di Asia Tenggara terdapat kultur untuk
mengganti uang keringat tersebut.

“Banyak koletif musik di Indonesia yang
tidak bisa bertahan karena mereka tidak
punya mekanisme bertahan hidup.
Ngeband akhirnya untuk hobi saja,
kolektiva hanya sampingan dan malah
sekadar jadi gaya hidup. Saya nggak bilang
kalau band-band alternatif, atau punk,
juga underground itu mesti menjadikan
ngeband sebagai penghasilan utama.
Tapi harus ada mekanisme agar mereka
bisa mandiri, dan kita menghargai setiap
praktik kesenian.” (Wawancara dengan
anggota Teras Kolektif, B, 20 Mei 2019)

Bagi Teras Kolektif, skena musik di Indonesia sulit

67 CALATHU: Jurnal llmu Komunikasi

Volume 2 Nomor 1, Februari 2020



Justito Adiprasetio, Annissa Winda Larasati <+~

bertahan karena dibangun dengan dasar “gratisan”,
bukan kemandirian. Hal yang membuat banyak
pegiat musik tidak dapat berkonsentrasi pada skena
musik, namun hanya menjadikannya sekadar hobi.
Sedangkanuntuk dapatsetidaknyamempertahankan
skena musik harus ada mekanisme ekonomi yang
dapat menjadi fondasi skena tersebut untuk terus
bertahan. Teras Kolektif pada akhirnya juga menjadi
eksperimentasi para anggotanya untuk menciptakan
skena musik yang dibangun secara kolektif, secara
bersama.

Secara ekonomi, Teras Kolektif juga
berupaya membangun kemandirian lain. Salah-
satunya dengan membuat dan menjual merchandise
Teras Kolektif. Walaupun merchandise bukan
merupakan satu-satunya komoditas yang dijual
untuk menopang keberadaan Teras Kolektif, juga
ada Minuman ZZ, minuman fermentasi yang dibuat
secara mandiri oleh salah seorang pegiat Teras
Kolektif. Selain itu Teras Kolektif juga melakukan
kerjasama dengan kolektif-kolektif lain yang berasal
dari universitas dan kampus lain. Seperti membuka
lapakan yang menjual berbagai macam benda, dari
merchandise, buku hingga rilisan mini album dan
album dari band-band anggota kolektif tersebut.
Kerjasama yang dibuat berbentuk sharing profit,
tanpa ekosistem yang baik, Teras Kolektif meyakini
komunitas musik tidak akan bisa bertahan dengan
baik.

“Kita semua paham kalau kita ingin
membuat musik mandiri, tanpa embel-
embel korporasi, tanpa ada kepentingan
pemodal utama, semuanya kolektif [...] Kita
sudah punya temen-temen yang solid yang
bisa dipastikan dateng setiap acara kita
dan mendukung acara kita melalui donasi.
Juga kita menjual berbagai merchandise,
album, rilisan, kerjasama dengan lapakan
orang, menjual Minuman ZZ. Semua kita
lakukan agar komunitas ini bisa terus
bertahan. Kita juga sekalian belajar dan
berlatih bagaimana belajar menghidupi
suatu komunitas.” (Wawancara dengan
anggota Teras Kolektif, A, 17 Mei 2019)

Hal yang membuat kegiatan Teras tidak hanya
sekadar menyelenggarakan panggung Teras Kolektif
semata, namun juga menyelenggarakan diskusi-
diskusi yang secara tematikal berkaitan dengan
semangat yang dipegang oleh para anggota Teras.

Sebagian anggota Teras juga misalnya mencoba
membaca secara perlahan literatur-literatur
tentang anarkisme, sejarah punk, dan menyimak
perkembangan zine punk di Bandung dan media-
media alternatif lain seperti Indoprogress, Literasi.
co (sudah tutup), Magdalene, dan lain-lain (Maryani
& Adiprasetio, 2018; Maryani & Adiprasetio, 2017).
Mereka yang telah membaca akan mendiskusikan
topik-nya dalam tongkrongan.

Diskusi yang pernah diselenggarakan
oleh Teras salah satunya bertajuk Pembangunan
dan Demokrasi Tata Ruang pada 24 September
2018. Tema diskusi tersebut berkaitan dengan
problem pembangunan Bandara New Yogyakarta
International Airport (NYIA) di Kulonprogo yang
kemudian membuat terjadinya penggusuran secara
paksa. Diskusi tersebut dilangsungkan bersamaan
dengan tur aktivis cum musisi Deu Galih yang
berjudul Sepetak Bunyi Mencari Tanah. Diskusi
dan acara musik dilaksanakan bersama dengan
pemutaran film dokumenter, pameran foto, dan
penjualan merchandise untuk penggalangan korban
penggusuran akibat dari pembangunan Bandara
New Yogyakarta International Airport (NYIA)
Kulonprogo. Teras Kolektif bekerja sama dengan
Lembaga Pengkajian dan Pengabdian Masyarakat
Universitas Pandjadjaran (LPPMD), AntiTank Project,
37 Suara, dan Teman Temon. Diskusi tersebut
berjalan dengan ramai, dihadiri sekitar puluhan
orang dan melibatkan aktivis dan mahasiswa dari
berbagai fakultas.

Isu terkait tata ruang dan agraria
merupakan problem mayor yang belakangan
dihadapi di Indonesia dan menjadi salah satu
agenda komunitas punk di Bandung, Yogyakarta,
dan beberapa daerah di Jawa Tengah. Pergerakan di
Yogyakarta misalnya dalam periode empat tahun ke
belakang ada di dalam payung gerakan Jogja Darurat
Agraria di mana salah satu isu yang diangkat adalah
penolakan pembangunan Bandara NYIA. Diskusi dan
penayangan film dokumenter terkait konflik lahan
NYIA tidak hanya ditujukan untuk anggota Teras
Kolektif semata, namun juga merupakan bagian dari
kampanye terhadap mahasiswa FIKOM secara lebih
luas terkait ancaman kooptasi lahan dan kapitalisme.

“Apa yang menarik dari Teras Kolektif,
anak-anak yang bergiat di sana tidak hanya
melulu mau konsentrasi di bidang musik

CALATHU: Jurnal llmu Komunikasi

Volume 2 Nomor 1, Februari 2020 68



casmiu Justito Adiprasetio, Annissa Winda Larasati

saja, tapi juga mau setidaknya belajar
tentang masalah hari ini, konflik lahan
misalnya. Mungkin terkait pemahaman
di lebih dalamnya bisa diperdebatkan,
dan tidak benar-benar semua punya
ketertarikan ke sana, namun kita bisa
melihat sebagian anak-anaknya secara
langsung mencoba memahami apa yang
sebenarnya terjadi sembari menjalankan
skena musik ini.” (Wawancara dengan
anggota Teras Kolektif sekaligus mantan
wakil ketua Kelompok Musik Fikom (KMF),

F, 17 Mei 2019)

Selain itu Teras Kolektif juga turut
membantu LPPMD dan Badan Eksekutif Mahasiswa
(BEM) FIKOM UNPAD pada pemutaran dan diskusi
film dokumenter Sexy Killers pada 12 April 2019.
Film tersebut membahas tentang relasi oligarki
industri batubara serta konteks ekonomi-politik
yang lebih luas sebagai implikasi dari relasi oligarki
tersebut. Film ini sempat menarik perhatian
karena mengekspos kedua kandidat Presiden,
dan peluncurannya dilakukan menjelang Pemilu
2019. Mayoritas anggota Teras Kolektif memilih
untuk Golput dalam Pemilu 2019, namun dalam
pernyataan mereka yang memutuskan untuk tidak
memilih, hal tersebut bukan dikarenakan mereka
memilih untuk apolitis pada Pemilu 2019, namun
karena kesadaran bahwa abstain adalah posisi
politik tertentu, dan merupakan hasil dari proses
pemahaman tentang ideologi anarkisme vyang
menolak struktur kekuasaan yang opresif.

Sebagian anggota Teras Kolektif juga
turut ambil bagian pada demonstrasi Mayday 2019
di Bandung. Mereka bergabung dalam barisan
anarko-sindikalis yang identik dengan pakaian hitam
dalam demonstrasi. Upaya mencoba memahami
gerakan buruh serta turut serta berpartisipasi
adalah wujud simpati dan empati anggota Teras
Kolektif terhadap kaum buruh, hal yang tentu saja
didapatkan dari beragam literatur, dan diskusi di
mana Teras Kolektif sebagai public sphere menjadi
mediumnya. Demonstrasi pada saat Mayday
tersebut kemudia berakhir ricuh karena kurangnya
konsolidasi dari pihak anarko-sindikalis dan tindakan
aparat yang represif. Aparat kemudian menangkap

2Diambil dari liputan Tirto.id 2 Mei 2019, https://tirto.id/duduk-
perkara-kekerasan-jurnalis-saat-liputan-may-day-di-bandung-
dnsH

dan menggunduli 600 lebih demonstran, dan tidak
hanya itu aparat juga menangkap dan melakukan
tindak kekerasan terhadap jurnalis yang merekam
tindak kekerasan ketika demonstrasi terjadi?.

“Mabuk, Berkarya, Hura-hura”
Kultur anak muda dekat dengan alkohol, sepaket
dengan subkultur dan musik yang mengikutinya
(Hug, 2007). Bahkan alkohol juga seringkali menjadi
bagian dari identitas subkultur itu sendiri, yang
merupa dalam praktik konsumsi sehari-hari (Young
& Craig, 2008). Pada lingkup Indonesia, minuman
seperti bir, jamu dengan campuran alkohol, anggur
merah murah dengan kualitas sama sekali berbeda
dengan wine merupakan minuman-minuman
yang kerap dijumpai dalam pergaulan anak muda
Indonesia, terutama kelas menengah. Begitupun
dengan apa yang terjadi di skena Teras Kolektif.
Ketika Teras masih merupakan sekadar
tempat tongkrongan, mahasiswa FIB dan FISIP sering
datang untuk sekadar berbincang, begitupun mereka
yang berasal dari kampus lain seperti Universitas
Islam Bandung (UNISBA) dan Universitas Pasundan
(UNPAS). Mereka datang membawa minuman,
juga dijamu oleh minuman. Kegiatan tongkrongan
yang melibatkan mahasiswa antar fakultas itu tak
jarang bersifat acak, bisa terjadi pada hari apapun,
namun terdapat agenda rutin yang biasanya turut
mengundang mahasiswa dari kampus-kampus lain
tersebut, yaitu Rabuan. Setiap malam rabu, pada
medio 2015 hingga 2016, anak-anak Teras membuat
acara musik kecil di mana partisipannya berasal dari
lintas kampus tersebut. Acara Rabuan ini adalah
fondasi yang akan membangun jaringan antara
skena musik di FIKOM, FIB, dan FISIP dan kampus-
kampus lain di Bandung seperti UNISBA dan UNPAS.
Apabila dilihat dalam bingkai moral yang
bekerja secara umum di Indonesia dan kampus-
kampus Indonesia khususnya, kegiatan meminum
alkohol merupakan tindakan yang bertentangan
dengan norma yang berlaku. Hal ini terutama terjadi
setelah terjadi penguatan gelombang Islam yang
cukup signifikan di Indonesia pasca-reformasi, di
mana kemudian terjadi pembatasan yang signifikan
terhadap minuman beralkohol, bahkan mencakup
minuman tradisional (Sakai & Fauzia, 2013). Pada
akhirnya praktik meminum alkohol tidak hanya

69 CALATHU: Jurnal llmu Komunikasi

Volume 2 Nomor 1, Februari 2020



Justito Adiprasetio, Annissa Winda Larasati <+~

merupakan sekadar pencarian kenikmatan semata
namun juga menjadi resistensi terhadap moralitas
yang bekerja.

Apa vyang berbeda dengan kultur
underground lain adalah minuman yang mereka
tenggak diacara Rabuantersebut bukanlah minuman
keras bermerek, tetapi minuman alkohol murah dan
minuman fermentasi buah-buahan yang diproduksi
secara mandiri oleh salah anggota Teras. Mereka
yang pernah setidaknya sekadar menghabiskan
waktu untuk nongkrong di Teras dan/atau mengikuti
acara Teras pasti tahu tentang keberadaan minuman
Minuman ZZ. Minuman ZZ merupakan cairan
dengan kadar alkohol sekitar 20-30%, dibuat dengan
menggunakan sisa buah-buahan Pasar. Terkadang
anak-anak Teras menenggak Minuman ZZ dengan
mencampurkannya dengan anggur merah cap orang
tua, walau lebih sering meminumnya langsung. Bagi
sebagian orang yang pernah berinteraksi dengan
Teras maupun acara Teras, keberadaan Minuman
ZZ menjadi pembeda. Minuman ZZ menjadi daya
tarik bagi mereka yang datang dari luar Teras,
selain di antara kalangan Teras, Minuman ZZ telah
membangun dan menjadi bagian dari budaya-nya
sendiri. Sebagai minuman beralkohol Minuman
ZZ dibanderol dengan harga murah, 30-50 ribu
perbotol tergantung rasa yang ada, harga tersebut
jauh di bawah minuman alkohol lain yang terdapat
di pasaran. Minuman ZZ menjadi solusi murah bagi
mereka yang terhimpit birokrasi pemerintah untuk
menenggak alkohol.

Diproduksi secara mandiri, sebagian
keuntungan dari Minuman ZZ digunakan untuk
membiayai panggung-panggung Teras Kolektif.
Terkadang pada acara-acara Teras, Minuman ZZ
tidak hanya dijual perbotol, namun bisa dikonsumsi
sepuasnya dengan syarat sudah menyumbangkan
“uang masuk” semampunya yang ada di depan
pintu masuk. Minuman ZZ digelontorkan bergalon-
galon dengan menggunakan tabung besar yang
biasa digunakan untuk air mineral. Hal yang
membuat, tak jarang mereka yang datang ke
acara Teras Kolektif harus terkapar karena mabuk,
lantaran terlalu banyak menenggak Minuman ZZ.
Bau muntah menjadi hal yang umum dijumpai pada
setiap acara Teras Kolektif. Walaupun kegiatan musik
Teras Kolektif diselenggarakan di kampus, di mana
minuman alkohol diharamkan keberadaannya, anak-
anak Teras hampir selalu biasa menyiasatinya.

Tidak semua anggota Teras Kolektif
menenggak alkohol, sebagian yang memeluk
kepercayaan untuk tidak mengonsumsi alkohol
tetap tidak meminum minuman ZZ. Hal tersebut
juga bukan menjadi penghalang untuk mereka
berpartisipasi dalam komunitas Teras dan kegiatan
Teras Kolektif.

“Ya, saya sekarang nggak minum alkohol,
tapi ya biasa saja. Kadang saya hanya
tertawa saja melihat kelakuan teman-
teman yang mabuk. Mereka happy, yang
penting acara musik kolektif ini tetap bisa
berjalan dan seru” (Wawancara dengan
anggota Teras Kolektif, R, 22 Mei 2019).

PENUTUP

Pengambilan narasumber yang semuanya adalah
laki-laki bukanlah tanpa alasan, mengingat hal ini
disebabkan hampir tidak pernah perempuan ikut
ambil bagian dalam kegiatan tongkrongan Teras. Hal
ini disebabkan sejak awal, tongkrongan Teras lahir
dari kultur “male gaze” (Mulvey, 1975), keberadaan
Teras yang menghadap jalan dan tempat parkir
FIKOM merupakan indikasinya. Teras digunakan
sebagai ruang untuk memerhatikan perempuan
yang sedang lewat untuk masuk ke kampus atau
menuju kantin. Tak jarang anggota komunitas Teras
Kolektif juga melakukan cat calling. Obrolan dan
candaan yang terselip di di keseharian juga seringkali
bernuansa seksis, hal ini yang kemudian menjadi
masalah dari Teras Kolektif.

Teras Kolektif memiliki sifat hyper-
masculine dan seharusnya dapat menjadi bidikan
awal untuk memperbaiki diri sebagai sebuah
komunitas yang melandaskan diri pada semangat
punk yang tentu saja juga menyuarakan kesetaraan
(Wilkins, 2004; Downes, 2012; Berkers, 2012;
Leblanc, 2008). Selain itu juga terdapat pekerjaan
rumah yang besar bagi Teras Kolektif, yaitu harus
ada upaya regenerasi untuk merawat kolektivisme.
Salah satu problem dari keberadaan komunitas di
kampus adalah konsistensi akibat roda regenerasi
mahasiswa. Hal ini yang kemudian membuat tak
banyak komunitas non-formal yang tak terbekukan
di dalam kegiatan Unit Kegiatan Mahasiswa yang
dapat bertahan. Kelulusan senior-senior di dalam

CALATHU: Jurnal llmu Komunikasi

Volume 2 Nomor 1, Februari 2020 70



eacatny Justito Adiprasetio, Annissa Winda Larasati

komunitas sangat rentan merobohkan keberadaan
komunitas itu sendiri. Upaya untuk regenerasi juga
menjadi visi ke depan agar Teras Kolektif sebagai
sebuah kolektiva yang membawa semangat punk
dapan bertahan.

“Regenerasi itu PR yang besar untuk kami
Teras Kolektif. Kalau B dan kami-kami ini
lulus tanpa regenerasi Teras akan bubar.
Tapi kami juga merencanakan membangun
kolektiva di luar kampus nanti setelah
meninggalkan bangku kuliah. Tapi sebisa
mungkin tentu saja, Teras Kolektif harus
jalan terus, project kolektiva lain di luar
juga jalan terus.” (Wawancara dengan

anggota Teras Kolektif, C, 22 Mei 2019)

DAFTAR PUSTAKA

Baulch, Emma. 2002. Alternative Music and Medi-
tation in Late New Order Indonesia. Inter-Asia
Cultural Studies, Vol. 3, no. 2, p. 219-234.

Bartie A. & Fraser A. 2017. ‘It Wasnae Just Easter-
house’: The Politics of Representation in the
Glasgow Gang Phenomenon, c. 1965-1975
dalam Gildart K. et al. (eds) Youth Culture and
Social Change. Palgrave Studies in the History
of Subultures and Popular Music. London:
Palgrave Macmillan.

Beighey, Catherine & N. Prabha Unnithan. 2006.
Political Rap: The Music of Oppositional Re-
sistance. Sociological Focus, Vol. 29, No.2, p.
133-143.

Berkers, P.P.L. 2012. Rock Against Gender Roles:
Performing Feminities and Doing Feminism
Among Women Punk Performers in The Neth-
erlands 1976-1982. Journal of Popular Music
Studies, Vol. 24, p. 155-175.

Bourdieu, P. & Passeron, J. 1979. The inheritors:
French Students and Their Relation to Culture.
Chicago: University of Chicago Press.

Calhoun, C. J. 2017. Robert K. Merton: Sociology of
Science and Sociology as Science. New York:
Columbia University Press.

Collins, R. 1979. The Credential Society: An Histor-
ical Sociology of Education and Stratification.
New York: Academic Press.

Downes, J. 2012. The Expansion of Punk Rock: Riot
Grrrl Challenges to Gender Power Relations

in British Indie Music Subcultures. Women's
Studies, Vol. 41, no. 2, p. 204-237.

Franklin, M.l. 2005. Resounding International
Relations: On Music, Culture, and Politics. NY:
Palgrave Macmillan.

Gramsci, A. 2008. Selections from The Prison Note-
books of Antonio Gramsci. New York: Interna-
tional Publishers.

Habermas, Juergen. 2006. The Public Sphere: An
Encyclopedia Article, dalam Douglas Kellner
& Meenakshi G. Durham, Media and Cultural
Studies Keyworks. Oxford: Blackwell Publish-
ing.

Hebdige, D. 2013. Subculture. Florence: Taylor and
Francis.

Heryanto, A. 1999. ‘The Years of Living Luxuriously:
Identity Politics of Indonesia’s New Rich’ da-
lam M. Pinches, Culture and Privilege in Capi-
talist Asia. Routledge, London & New York.

Hugq, R. 2007. Beyond Subculture: Pop, Youth and
Identity in A Postcolonial World. London:
Routledge.

James, Kieran & Walsh, Rex. 2015. Bandung Rocks,
Cibinong Shakes: Economics and Applied Eth-
ics within the Indonesian Death-metal Com-
munity. Musicology Australia, Vol. 37, no.1, p.
28-46

Laughey, Dan. 2006. Music and Youth Culture. Edin-
burgh: Edinburgh University Press.

Leblanc, Lauraine. 2008. Pretty in Punk: Girls’
Gender Resistance in a Boys’ Subculture. New
Brunswick, N.J.: Rutgers University Press.

Lefebvre, Henri. 1991. The Production of Space.
Malden: Blackwell.

Luvaas, B. 2009. DISLOCATING SOUNDS: The Deter-
ritorialization of Indonesian Indie Pop. Cultural
Anthropology, 24(2), 246-279.

Martinez, Theresa A. 1993. “Teaching Sociology
with Popular Culture: Classroom Experiences
with Music.” dalam Monika Reuter & David
Walczak (ed.), Songware Il: Using Popular
Music in Teaching Sociology. Washington, DC:
American Sociological Association.

Martin-lverson, Sean. 2012. Autonomous Youth?
Independence and Precariousness in The
Indonesian Underground Music Scene, The
Asia Pacific Journal of Anthropology, 13:4, pp.
382-97.

Martin-lverson, Sean. 2014. Bandung Lautan
Hardcore: Territorialisation and Deterritoriali-

71 CALATHU: Jurnal llmu Komunikasi

Volume 2 Nomor 1, Februari 2020



Justito Adiprasetio, Annissa Winda Larasati <+~

sation in An Indonesian Hardcore Punk Scene,
Inter-Asia Cultural Studies, 15:4, 532-552.

Maryani, Eni & Adiprasetio, Justito. 2017. Magda-
lene.co Sebagai Media Advokasi Perempuan.
Jurnal llmu Komunikasil 4 (1), 111-124.

Maryani, Eni & Adiprasetio, Justito. 2018. Literasi.
co Sebagai Media Alternatif dan Kooperasi
Akar Rumput. Jurnal Kajian Komunikasi 6 (2),
261-276.

Mulvey, Laura. Visual Pleasure and Narrative Cine-
ma. Screen, Vol. 16, no. 3, p.6-18.

Napolitano, Marcos. 2014. Political Activists, Play-
boys, and Hippies: Musical Movements and
Symbolic Representations of Brazilian Youth in
The 1960s dalam Pablo Vila (ed.), Music and
Youth Culture in Latin America: Identity Con-
struction Processes from New York to Buenos
Aires. Oxford University Press.

Pickles, J. 2007. Punk, Pop and Protest: The Birth
and Decline of Political Punk in Bandung.
RIMA, Vol. 41, No. 2, p. 223-46.

Prasetyo, F. A. 2017. Punk and The City: A History
of Punk in Bandung. Punk & Post-punk, Vol. 6,
no. 2 (2017), p.189-211.

Razak, M. Faqih Zalfitri. December 2017. Melawan
Penggusuran Melalui Festival Kampung Kota.
Diambil dari https://www.jumpaonline.com/
berita/melawan-penggusuran-melalui-aca-

ra-festival-kampung-kota (diakses pada 15 Juni

2019).

Rose, Andrea M. 1995. A Place for Indigenous Mu-
sic in Formal Music Education. International
Journal of Music Education, Vol. Os-26, no. 1,
p. 39-54.

Sakai, M., & Fauzia, A. 2013. Islamic orientations
in contemporary Indonesia: Islamism on the
rise?. Asian Ethnicity, 15(1), 41-61.

Saukko, Paula. 2010. Doing Research in Cultural
Studies: An Introduction to Classical and New
Methodological Approaches. London: Sage.

Sen, Krishna & Hill, David. 2000. Media, Culture
and Politics in Indonesia. Melbourne: Oxford
University Press.

Silverman, Marylin (ed.). 2004. Ethnography and
Development: The Work of Richard F. Salis-
bury. Montreal, QC: McGill University Librar-
ies.

Straw, Will. 1991. Systems of articulation, logics of
change: Communities and scenes in popular
music. Cultural Studies, Vol. 5, no.3, p. 368-

388.

Thomas, Jim. 1993. Doing Critical Ethnography.
London: Sage University Paper.

Thompson, Stacy. 2004. Punk Productions: Unfin-
ished Business. New York: University of New
York Press.

Wallach, Jeremy. 2008. Living the Punk Lifestyle
in Jakarta. Ethnomusicology, Vol. 52, no.1, p.
98-116.

Walser, Robert. 1995. Rhythm, Rhyme, and Rhetoric
in The Music of Public Enemy. Ethnomusicolo-
gy, Vol. 39, no.2, p. 193-217.

Wilkins, A.C. 2004. So Full of Myself as a Chick.
Gender & Society, Vol. 18, no. 3, p. 328-349.

Young, K., & Craig, L. 2008. Beyond White Pride:
Identity, Meaning and Contradiction in the
Canadian Skinhead Subculture*. Canadian
Review of Sociology/Revue Canadienne de
Sociologie, 34(2), 175-206.

CALATHU: Jurnal llmu Komunikasi

Volume 2 Nomor 1, Februari 2020 72



